«Lo llevo a una posada y lo cuido»

(Lc 10,34)

Preparado por la Delegacién de Pastoral de la Salud de Mallorca

EL CUIDADO EN LA ACCION PASTORAL DE LA SALUD
Cuidar desde el acompanamiento

1. ORACION

Alabaré a mi Sefior siendo como El,

siendo lazo de su amor y signo de su fe.

Al Serior alabaré dando la esperanza a quien la perdio,
a quien nunca la vio; asi lo alabaré.

quiere Dios sea yo, y asi lo alabareé.

Alabaré siendo paz en la tierra,

alabaré si no cierro la puerta,

alabaré siendo canto y poesia del caido baston,

del soberbio candor, y asi lo alabaré.

Alabaré siendo luz que orienta,

alabaré siendo luz en la tierra,

alabaré fermentando la masa, que dé imagen de amor,
Alabaré cuando alivie las cargas,

alabaré si a la persona sedienta doy agua,

alabaré al Senor al borde de la cama del enfermo,
alabaré cuando sea pan,

si me dejo comer, si me dejo beber,

y asi lo alabaré.

2. TEXTO BIBLICO: Mateo 25 34-45



“Venid vosotros, benditos de mi Padre; heredad el reino preparado
para vosotros desde la creacion del mundo. Porque tuve hambre y me
disteis de comer, tuve sed y me disteis de beber, fui forastero y me
hospedasteis, estuve desnudo y me vestisteis, enfermo y me visitasteis,
en la carcel y vinisteis a verme”.

Entonces los justos le contestaran: “Sefor, ¢cuando te vimos con
hambre y te alimentamos, o con sed y te dimos de beber?; ;cuando te
vimos forastero y te hospedamos, o desnudo y te vestimos?; ¢ cuando te
vimos enfermo o en la carcel y fuimos a verte?”.

Y el rey les dira: “En verdad os digo que cada vez que lo hicisteis
con uno de estos, mis hermanos mas pequenos, conmigo lo hicisteis”.

Entonces dira a los de su izquierda: “Apartaos de mi, malditos, id al
fuego eterno preparado para el diablo y sus angeles. Porque tuve hambre
y no me disteis de comer, tuve sed y no me disteis de beber, fui forastero
y no me hospedasteis, estuve desnudo y no me vestisteis, enfermo y en
la carcel y no me visitasteis”.

Entonces también estos contestaran: “Sefor, s cuando te vimos con
hambre o con sed, o forastero o desnudo, o enfermo o en la carcel, y no
te asistimos?”. El les replicara: “En verdad os digo: lo que no hicisteis con
uno de estos, los mas pequenos, tampoco lo hicisteis conmigo”.

3. REFLEXION PASTORAL

El cuidar desde el acompainamiento. Perspectiva pastoral

En el acompafamiento pastoral, desde la perspectiva del cuidar, se
deberia tener un objetivo claro y contundente que no es el de dar respuestas,
sino mas bien acompanar terapéuticamente para que el otro sane sus heridas.
Por pequeia que sea la porcion de sanacion, esta accion no solo generara salud
al ayudado sino también al que cuida, porque ahi radica el verdadero objetivo de
esta accidén pro-social, el bienestar de todos que en muchos y la mayoria de

casos no es ausencia de sufrimiento, sino aceptacion o superacion.

Como es algo que no conviene improvisar, se hace necesario realizar un
diagndstico espiritual donde se puedan percibir las necesidades esenciales del
que sufre mediante unas actitudes y habilidades que proporcionen experiencia

saludable.

Realizar un diagndstico espiritual es intentar descubrir y analizar cuales

son las necesidades espirituales del enfermo, sus experiencias y sus



connotaciones en el proceso de la enfermedad. El diagnostico espiritual, como
concepto dinamico, no solo tiene un valor explicativo sino también preventivo,
por lo cual es herramienta para intervenir, y en este aspecto podemos decir que
sin diagnostico espiritual, sin idea por parte del ayudante de lo que esta ocurriendo
en el plano de los valores y del sentido, el ayudado correria el riesgo de encontrarse
ante alguien impersonal, insensible y sin capacidad de contemplar todas las

dimensiones de la persona.

El verbo acompanar tiene su raiz en el latin «com-panis» que se refiere a
«comer pan juntos», lo cual simbdlicamente significa sentarse en la mesa
emocional y espiritual del enfermo y su familia e intercambiar cuanto hay en ella
de sentimientos, preocupaciones, esperanzas. Esto precisa tener en cuenta que
hay que caminar con el que sufre, respetando su ritmo y su espacio interior, como
«tierra sagrada». El acompanamiento genera estabilidad emocional, creando
una busqueda compartida de sentido que ya no se vive en solitario. El
acompanante y el enfermo sentados en la mesa personal caminan y disciernen
juntos con todos los sentidos en clave de servicio. Por otra parte, el
acompafnamiento espiritual va mas alla del enfoque terapéutico porque implica
el abordaje del sentido de la trascendencia del paciente donde reside algo mas

qgue sentimientos, también reside la fe.

Actitudes y habilidades para acompanar.

Actitudes

No cabe duda de que para acompanfar especialmente desde una
relacion de ayuda hace falta el manejo y entrenamiento de una serie de

actitudes:

» Hospitalidad, que, segun el diccionario de salud y bioética, “es la virtud
de recibir en casa de forma amistosa a los extranjeros o extranos como
huéspedes e invitados...gracias a la hospitalidad estos seres humanos se
convierten en pertenecientes a la familia, miembros del grupo desde
dentro”’, por consiguiente, la hospitalidad tiene que ser siempre el

ambiente del cuidado. Se hace necesario crear un espacio donde el

"W.AA., «Hospitalidad» Diccionario pastoral de la salud y bioética, Ed. San Pablo, Madrid 2009, p 831
3



huésped se sienta comodo y acogido, a sabiendas que el que acoge
tendra que hacer un esfuerzo extra creando un espacio libre y sereno para
el acogido, lo cual no se puede improvisar.

» Decision de crear vinculo de confianza y con una determinada vocacion
de continuidad y permanencia.

» Capacidad de sostener el dolor en el transcurso del camino que el
ayudado va haciendo en su interior.

» Actitud no solo de deteccidn, sino también de exploracién; no solo de
espera, sino también de busqueda. El objetivo no es sdlo la reduccidn del
malestar espiritual, sino también promover el bienestar espiritual y por otra
parte lo cual nos hace entrar en la dinamica preventiva.

» La necesidad de sentirse parte del equipo y supervisado. Cuidar
desde la profundidad, especialmente a enfermos terminales que «se iran»
crea afecciones que tienen que ser acompafnadas y acogidas desde un

equipo multidisciplinar.
Habilidades

» Una primera habilidad es la de mantener un vinculo basado en la
confianza, que “es el hilo conductor que sostiene en el camino a quien
sufre y le ayuda a confiar.”

» Una segunda habilidad es la presencia y la atenciéon activa siendo
testimonios silenciosos del proceso de su dolor. Carkhuff habla de tres
tipos de atencion: la atencidn fisica, la observacion y la escucha.?

» La tercera habilidad es la escucha activa, que supone escuchar incluso
lo que hay detras de las palabras, descubriendo su verdadero significado,
aquello que verdaderamente quieren expresar, centrandose en el otro que
habla y haciendo callar el conjunto de voces que murmuran en nuestro

interior y que se llaman recuerdos, remordimientos, preocupaciones.

Una importancia especial tiene la mirada, que esta estrechamente
relacionada con los sentimientos. Con ella se puede infundir confianza,

serenidad, expresar odio o0 amor, se puede decir todo o0 nada. La escucha

2 PANGRAZZIA., Porque a mi. El lenguaje sobre el sufrimiento, Ed. San Pablo, Madrid 1994, p. 66
% Cf. BERMEJO J.C. “Apuntes de relacion de ayuda, Ed. Sal Terrae, Madrid 1998, p. 33



activa se manifiesta a menudo mediante monosilabos, o interjecciones
gue nos hacen estar presentes en el dialogo, sin interrumpir la exposicion
del otro, sino respetandole y dejandole hablar, respetando incluso el
silencio, escuchando también el silencio que nos puede hablar de sus

dudas, de sus inseguridades, de su malestar, de su miedo...

Una cuarta habilidad es la compasion, que significa «sufrir con». Ramon
Bayés citando a Gregory, expone los dos requisitos necesarios para que
exista compasion: “En primer lugar, la persona que sufre tiene que invitar
al cuidador a participar de su experiencia de sufrimiento. El cuidador puede
ser un médico, una enfermera, un sacerdote, un voluntario, un familiar o
un amigo. Pero con independencia de quién sea la persona elegida,
formular esta invitacion es privilegio del paciente. Las personas que sufren
conducen y los cuidadores los siguen sin tratar de forzar o controlar la
situacion; y en segundo lugar, la unica respuesta aceptable a esta
invitacion es empatica. Se reconoce, valora y acepta la condicién de la
persona que sufre. En ultimo término es ésta ultima y sus seres queridos,
y no el cuidador, quienes dan sentido a su sufrimiento.™

La quinta habilidad es acoger y acompanar la historia personal y
colectiva del paciente, teniendo muy en cuenta su itinerario biografico-
espiritual.

La sexta y ultima habilidad es el control del propio miedo de entrar en
el «mar» del otro, muchas veces sin explorar, situandose en la penumbra

del otro sabiendo que muchas veces no es facil ni agradable.

Cuidar como sanador herido.

El sanador herido es un concepto que “sirve para poner en evidencia el

proceso interior al que son llamados todos cuantos cuidan a quien atraviesa un

momento dificil en la vida, marcado por el sufrimiento fisico, psiquico o espiritual.

Significa pues el reconocimiento, la aceptacion y la integracion de las propias

heridas.”

4 Citando a GREGORY en BAYES R., Psicologia del sufrimiento y de la muerte, Ed. Martinez Roca,
Barcelona 2001, p. 77
5W.AA., «Sanador herido» Diccionario pastoral de la salud y bioética, Ed. San Pablo, Madrid 2009, p.

1570



Una relacion vélida de ayuda afirma Sandrin®, depende de la propia

actitud para atender a los otros, en la que tiene una enorme importancia y es

fuente de riqueza la experiencia propia de dolor. De hecho, las heridas son sefial

del propio dolor que reactivan la inquietud y el miedo de aquel que ayuda, pero

son también posibilidad de apertura personal y a la realidad que nos rodea.

Puede ser oportuna a partir aqui la propuesta hecha por la Sociedad Espariola

de Cuidados Paliativos (SECPAL) en la publicacion resaltada a pie de pagina:

“Para acompanar no sirven todos los modelos de
relacion terapéutica. Nosotros proponemos como mas
idéneo el modelo desarrollado por Henry Nowen conocido
como “Sanador Herido”, en el que tanto el acompafiante
como el acomparfiado estan en condiciones de simetria,
desde la perspectiva espiritual, como encuadre para el
encuentro terapéutico. El acomparnante sabe de sus
capacidades y recursos, pero también de sus heridas y por
eso no las proyecta en el otro; mas bien le sirve para
reconocer su propia fragilidad, lo que le va a hacer mucho
mas tolerante con la que presenta el otro. Ademas, cree
profundamente en los recursos del otro sin negar por ello sus
dificultades. Se trata de basar la relacion desde lo comun de
la condicién humana, no desde el dominio. En este sentido,
todo el proceso de acompariamiento intenta conectar tanto
con las necesidades como con los satisfactores (potenciales
o reales) y las posibilidades.”

Partiendo del propio bagaje de vivencia y experiencia del sufrimiento, el

sanador herido extrae sentimientos de comprension, participacion y compasion,

que desembocan en la proximidad de una relacion auténtica hacia la persona

que sufre. 8

4.CUESTIONES PARA REFLEXIONAR

a) ¢En qué momentos de mi vida he necesitado que alguien me cuiden en
silencio mas que recibir soluciones? ;Qué dificultades personales
encuentro para respetar el ritmo y el espacio interior del otro?

8 SANDRIN L., Como afrontar el dolor. aceptar y comprender el sufrimiento, Ed. San Pablo, Madrid 1996,

p. 113

"W.AA., Acompariamiento espiritual en cuidados paliativos: una introduccion y una propuesta, Ed.
Aran, BARCELONA 2008, p. 113
8 Cf. W.AA., «Sanador herido» Diccionario pastoral de la salud y bioética, Ed. San Pablo, Madrid

2009, p. 1573



b) ;/Soy consciente de las dimensiones espirituales, emocionales y de
sentido en la persona que sufre? ¢ Como puedo mejorar mi capacidad de
percibir las verdaderas necesidades interiores de quien acompafio?

5. ¢Qué significa para mi sentarme a la “mesa emocional y espiritual” del
otro? ¢ De qué manera el acompafiamiento puede generar una busqueda
compartida de sentido?

6. ¢Como reacciono ante el dolor ajeno? huyo, me bloqueo o me implico?
¢ Escucho realmente lo que esta detras de las palabras del otro? ;Qué
voces interiores (preocupaciones, miedos, experiencias propias)
interfieren en mi escucha?

7. ¢Qué significa para mi “sufrir con” sin invadir ni controlar? ;Sé respetar
que sea la persona que sufre quien marque el ritmo del acompafiamiento?
¢, Como practico la empatia sin imponer mi manera de ver o sentir?

8. ¢Soy consciente de mis propias heridas personales? ; Como influyen mis
heridas en la forma en que cuido a los demas? ;Qué te sugiere la imagen
del “sanador herido” a nivel personal y comunitario?

9. ¢Qué actitudes y habilidades necesito seguir trabajando como cuidador?
¢, Qué compromisos concretos puedo asumir para cuidar mejor desde el
acompanamiento? ;Como cuidamos el lenguaje de la mirada, los gestos
y las actitudes no verbales

5. TEXTO DE APOYO

Cuidar es velar por la autonomia del otro

Cuidar del otro significa, ante todo, velar por su autonomia, esto es, por
su ley propia. El ejercicio de cuidar no debe ser interpretado como una forma
de colonizacion del otro, y menos aun como un modo de vulnerar la ley propia
del otro, sino todo lo contrario.

Cuando uno se dispone a cuidar correctamente del otro, trata de hacer
todo lo posible para que ese otro pueda vivir y expresarse conforme a su ley,
aunque esta ley no coincida necesariamente con la del cuidador.

El respeto a las decisiones libres y responsables del otro es fundamental
en el ejercicio del cuidar, y ello implica una escrupulosa atencion al principio de
autonomia. Sin embargo, el sujeto cuidador tampoco debe convertirse en puro
sujeto pasivo y neutro que se limita a satisfacer necesidades del sujeto
cuidado, sino que, en tanto que ser humano, también tiene derecho a actuar
conforme a su ley, a obrar autbnomamente.

En el caso de un conflicto de voluntades, se impone la necesidad de
didlogo y de consenso, la practica de la confianza y una cierta elasticidad,
priorizando, en cualquier caso, la decision libre y responsable del sujeto
enfermo.



El respeto a la autonomia del otro no debe ser una excusa para la
dejadez y la indiferencia; pero la firme voluntad de hacerle un bien tampoco
deber convertirse en argumento para vulnerar sus decisiones libres y
responsables.

Cuidar del otro es una exigencia moral, pero el modo en que se articula
esta exigencia debe respetar, siempre y en cualquier circunstancia, el derecho
a la libertad de expresion, de pensamiento y de creencias de la persona
cuidada.

El cuidar no es una practica judicial, sino una practica de
acompanamiento. El cuidado no tiene como objetivo conducir al sujeto cuidado
a sus horizontes, sino ayudarle a llegar a donde él quiere llegar.

Con todo, el cuidador no es un sujeto puramente pasivo, sino que, en
tanto que ser racional, puede exponer su punto de vista sobre dicho horizonte,
pero no puede, sin mas, arrastrar al sujeto cuidado a su horizonte personal.

Esencias del cuidar. Siete tesis
Francesc Torralba



«Lo llevo a una posada y lo cuidoé»

(Lc 10,34)

EL CUIDADO EN LA ACCION PASTORAL DE LA SALUD
Cuidar desde el compromiso

1. ORACION

Sefior, no quiero pasar de lejos ante el hombre herido en el camino de la vida.
Quiero acercarme y contagiarme de compasion para expresar tu ternura, para
ofrecer el aceite que cura heridas, el vino que recrea y enamora.

Tu, Jesus, buen samaritano, acércate a mi como hiciste siempre.

Ven a mi para introducirme en la posada de tu Corazon.

Acércate a mi, herido por las flechas de la vida, por el dolor de tantos
hermanos, por los misiles de la guerra, por la violencia de los poderosos.

Si, acércate a mi, Buen samaritano;

LIévame en tus hombros pues soy oveja perdida; carga con todas mis caidas,
ayudame en todas mis tribulaciones, hazte presente en todas mis horas bajas.
Ven, buen samaritano, y haz que yo tenga los mismos sentimientos, para no
dar nunca ningun rodeo ante el hermano que sufre, sino hacerme comparero
de sus caminos, amigo de soledades, cercano a sus dolencias, para ser, como
tu, “ilimitadamente bueno” y pasar por el mundo “haciendo el bien” y curando
las dolencias

Sefior Jesus, gracias por haberme llamado a cuidar a mis hermanos enfermos.

Tu los has puesto en mi camino como signo de tu presencia y de tu mision en
el mundo, y has querido hacerles tus preferidos hasta el punto de identificarte
con ellos.

Tu, Sefior, llamaste benditos de tu Padre a quienes se acercan al enfermo para
llevarle el consuelo de su visita y sobre todo de su dedicacion.

Tu has prometido a quienes cuidan a estos tus hermanos menores tomar
posesion del reino que esta preparado para ellos desde toda la eternidad.



Dame, Sefior, esas manos tuyas hechas para curar, para acariciar, para servir,
y ese corazon tuyo hecho para amar con predileccidn a quienes viven
clavados en la cruz del dolor y del sufrimiento.

Que aprenda a arrodillarme con el respeto y la ternura del buen samaritano,
que eres tu, a la vera del camino donde un hermano herido
necesita y espera mis cuidados.

Tu que eres el médico y la medicina de Dios y has querido hacerme
colaborador tuyo en esta mision de servicio, dame la gracia de responder
plenamente a tu llamada, y haz que mi vida sea hoy, mahana y siempre cauce
vivo de tu misericordia.

2. TEXTO BIBLICO: Lucas 10, 29-37

Pero el maestro de la ley, queriendo justificarse, dijo a Jesus: «¢Y quién
es mi projimo?». Respondié Jesus diciendo:

«Un hombre bajaba de Jerusalén a Jericd, cayd en manos de unos
bandidos, que lo desnudaron, lo molieron a palos y se marcharon, dejandolo
medio muerto. Por casualidad, un sacerdote bajaba por aquel camino y, al verlo,
dio un rodeo y pasé de largo. Y o mismo hizo un levita que lleg6 a aquel sitio: al
verlo dio un rodeo y paso de largo. Pero un samaritano que iba de viaje llegé a
donde estaba él y, al verlo, se compadecié, y acercandose, le vendo las heridas,
echandoles aceite y vino, y, montandolo en su propia cabalgadura, lo llevé a una
posada y lo cuido.

Al dia siguiente, sacando dos denarios, se los dio al posadero y le dijo:
“Cuida de él, y lo que gastes de mas yo te lo pagaré cuando vuelva”. ;Cual de
estos tres te parece que ha sido préjimo del que cayd en manos de los
bandidos?». El dijo: «El que practicé la misericordia con él». Jesus le dijo: «Anda
y haz tu lo mismo».

3. REFLEXION PASTORAL

Testimonio del buen samaritano: nuevo paradigma para la ayuda y el
cuidado

El texto lucano del samaritano es un gran exponente a la hora de hablar
de pastoral del cuidado y la ayuda. En él se encuentra la forma y el contenido de
como tiene que ser la ayuda: una ayuda que mira con misericordia pero sin
paternalismos; una ayuda que es fruto de la atencién activa; una ayuda que se
implica con todas las consecuencias; una ayuda que dialoga sabiendo quien es
el protagonista, es decir el que pide ayuda verbal o silenciosa; una ayuda que es
gratuita e implicatoria no pidiendo nada a cambio; y una ayuda que recuerda,
que hace historia no solo en el ayudado sino también en el que ayuda.

10



Como dice la Salvifici Doloris, la parabola del buen samaritano pertenece
al evangelio del sufrimiento: “Indica, en efecto, cual debe ser la relacion de cada
uno de nosotros con el préjimo que sufre. No nos esta permitido «pasar de
largo», con indiferencia, sino que debemos «pararnos» junto a él. Buen
Samaritano es todo hombre, que se para junto al sufrimiento de otro hombre de
cualquier género que ése sea. Esta parada no significa curiosidad, sino mas bien
disponibilidad. Es como el abrirse de una determinada disposicion interior del
corazén, que tiene también su expresion emotiva. Buen Samaritano es todo
hombre sensible al sufrimiento ajeno, el hombre que «se conmueve » ante la
desgracia del préjimo. Si Cristo, conocedor del interior del hombre, subraya esta
conmocioén, quiere decir que es importante para toda nuestra actitud frente al
sufrimiento ajeno. Por lo tanto, es necesario cultivar en si mismo esta
sensibilidad del corazoén, que testimonia la compasién hacia el que sufre. A veces
esta compasion es la unica o principal manifestacion de nuestro amor y de
nuestra solidaridad hacia el hombre que sufre.”™"

Encuentro — atencion

La atencién “creadora” consiste en hacer real aquello que no existe, el
samaritano que se detiene y ve (paso previo al encuentro), atiende a aquel ser
humano al que se le ha despojado de su dignidad y sus actos siguientes
confirman su atencién real y concreta, como acto de fe, de misericordia y de
amor.

No importa el nombre, es decir el origen, no importa el contexto, pero si
que importa la persona que reclama ayuda, si que importa coOmo nos situamos
nosotros delante de situaciones que piden nuestra implicacion, nuestra actitud
proactiva. De hecho este es el objetivo del autor de |la pericopa evangélica que
estamos comentando, suscitar sentimientos que conmuevan y lleven a ejercitar
eso tan necesario para todo ser humano: la ayuda, la atencién y el cuidado. Esta
es la consecuencia de amar y testimoniar el amor, especialmente en el espacio
vital del sufrimiento. Refiriéndose a la parabola del Buen samaritano Juan Pablo
Il afirma: “La elocuencia de la parabola del buen Samaritano, como también la
de todo el Evangelio, es concretamente ésta: el hombre debe sentirse llamado
personalmente a testimoniar el amor en el sufrimiento.”’?

El gran protagonista de esta parabola es el préjimo, que es un concepto
“de ida y vuelta”, que posibilita tomar conciencia solidaria del proyecto personal
de vida abierto al encuentro reciproco que alimenta dicho proyecto. El préjimo,
como dice el profesor Moriconi: “no es aquel que esta cercano a mi, mi
compariero de fe o de viaje, sino cuando yo me acerco a cualquier otro, sobre

9 JUAN PABLO Il, Carta apostdlica Salvifici Doloris, Ed. San Pablo, Madrid 1984 (n° 28), p. 58
1 JuAN PaBLO Il, Carta apostdlica Salvifici Doloris, Ed. San Pablo, Madrid 1984 (n° 29), p. 60

11



todo si tiene necesidad de mi, como aquel pobre hombre herido de los asaltantes
y abandonado.”"

Relacion — escucha mutua

A este hombre herido y tirado en tierra sélo le queda la esperanza de que
alguien tenga compasion de él, alguien que se quiera arriesgar a ayudarlo,
incluso en ese contexto de inseguridad que es el camino hostil. A este hombre
herido s6lo le queda el recurso de que alguien le socorra, alguien que se detenga
y que lo mire. Como sefiala Moriconi: "para saber quién es nuestro préjimo, se
necesita tener misericordia y detenerse...interesarse en las necesidades del
otro.”? Existe una actitud de implicacion que despierta el alma a la realidad
sufriente del otro. Para ello se requiere capacidad de relacion, estar dispuesto a
escuchar ese sufrimiento y anhelo de esperanza.

Mision compasiva: ayudar al préjimo

El profesor Sandrin'3, afirma que hacer el bien a los demas produce calma
y serenidad y a la vez aplaca el dolor. Citando a Allan Luks, en su articulo
publicado en la revista Psicologia Contemporanea “La euforia del buen
samaritano”, donde dice que ayudar al préjimo, igualmente que hacer ejercicio
fisico, provoca euforia mientras que se ejercita y posteriormente una sensacion
de calma y distension y refiriéndose a la actividad del voluntariado dice que en
muchos casos esta calma del buen samaritano viene acompanada por la
remision de diferentes tipos de dolores.

El grado mas elevado de empatia es la «kempatia compasivay, asi llamada
por Ekman y denominada por Goleman “preocupacion empatica”, con ella no
s6lo acogemos y entendemos el mundo del otro, sus problemas, sus esperanzas
y perspectivas, sino que también sentimos la necesidad espontanea de ayudar.
La compasion es una actitud que nos conmueve interiormente ante la necesidad
o el sufrimiento de las otras personas y por ello va acompafada siempre
necesariamente de la empatia:

“La compasion precisa de la empatia, que nos permite
percibir y entender la necesidad en el otro;, requiere
ademas el deseo de ayudar y aliviar el sufrimiento del otro;
a veces el coraje de acercarse al mundo interior
tempestuoso del que sufre; y siempre la accion orientada a
mejorar la situacion del que es visto como alguien cercano.
La compasion conlleva compromiso, intencionalidad, en

" MoRICONI B., Farsi prossimo. Meditazione sulla paraola del buon samaritano., Ed Citta Nuova, Roma
20086, p. 42
21p.,p. 51

18 Cf. Citando a ALLAN Luks en SANDRIN L., Como afrontar el dolor. aceptar y comprender el sufrimiento,
Ed. San Pablo, Madrid 1996, p. 16

12



este caso el de afrontar las contradicciones y el miedo del
otro que sufre. Su antonimo es la crueldad, que también
tiene la intencion pero —en este caso— de destruir a la
persona’’*

El compromiso, por parte del que ayuda, en el camino del otro en su noche

oscura del dolor y del sufrimiento es una consecuencia de la compasion, es
entrar en la pasién del otro y configurarse en el anhelo de su propio futuro
trascendido y amenazado que va mas alla de lo sensorial, material y contingente.
Es «padecer juntos», requiere no tener miedo de entrar en la profundidad de su
sufrimiento, sin caer en la lastima o paternalismo que desconectan del valor
terapéutico perdiendo la capacidad de una relacion verdaderamente empatica y
a su vez asertiva.

4.

a)

b)

d)

f)

g)

5.

CUESTIONES PARA REFLEXIONAR

¢ Qué significa hoy “detenerse y ver” al que sufre en mi contexto concreto?

¢ Qué personas o situaciones me cuestan mas mirar con atencién y
misericordia? ;De qué maneras paso de largo ante el dolor ajeno, quiza
con excusas razonables?

¢Mi manera de ayudar permite que el otro siga siendo protagonista de su
propia historia? ;Coémo distingo entre una ayuda auténtica y una ayuda
paternalista?

¢ Qué diferencia descubro entre lastima, empatia y compasion? ;Cémo
puedo mejorar mi capacidad de escucha activa y respetuosa? ;Qué lugar
ocupa el silencio en mi forma de acompaniar al otro?

¢ Hasta donde estoy dispuesto a implicarme cuando ayudo a alguien?
¢ Qué riesgos asumo (o evito) cuando me comprometo con el sufrimiento
ajeno?

Segun el texto, squién es realmente mi projimo? ;En qué momentos
descubro que me convierto yo en préjimo de otro? ; Como transforma mi
proyecto de vida una comprension activa y dinamica del préjimo?

¢ Coémo me transforma a mi mismo el acto de ayudar y cuidar? ;Qué
actitudes personales necesito cultivar para ser “buen samaritano” hoy?
¢ Como puede mi comunidad, grupo o institucién vivir una mision mas
compasiva?

TEXTO DE APOYO

Y \W.AA., el acompaiiamiento espiritual en cuidados paliativos. una introduccion y una propuesta, Ed.
Aran, Madrid 2008, p. 79

13



Cuidar es un acto que conjuga afecto, responsabilidad y conocimiento.
Supone acompafiar al otro, comprender sus circunstancias y ofrecerle
herramientas para preservar su autonomia. No se trata de suplir su voluntad,
sino de respetarla y fortalecerla, reconociendo que toda persona, en algun
momento de su vida, sera sujeto y objeto de cuidado.

Desde esta perspectiva, el cuidado tiene una dimension ética y moral:
surge del impulso de aliviar el sufrimiento y de promover el bienestar del otro.
Pero también tiene una dimension politica, porque el modo en que una sociedad
organiza sus sistemas de cuidado revela su grado de justicia y equidad. Cuidar,
por tanto, no es solo una responsabilidad individual, sino una obligacion
colectiva.

Cuidar es, ante todo, un acto de vida y de justicia. En un mundo que exalta
la productividad y la independencia, el cuidado nos recuerda que somos seres
interdependientes, vulnerables y relacionales. Sin cuidado, no hay vida; sin
reconocimiento, no hay justicia.

Revalorizar el cuidar supone construir una nueva ética social: una ética
del reconocimiento, de la reciprocidad y de la responsabilidad compartida. Las
personas que cuidan —muchas veces invisibles— sostienen la humanidad. Y
solo cuando las sociedades cuiden también de ellas, podremos hablar de una
verdadera democracia del cuidado.

Cuidar del otro es una exigencia moral, pero el modo en que se articula
esta exigencia debe respetar, siempre y en cualquier circunstancia, el derecho a
la libertad de expresion, de pensamiento y de creencias de la persona cuidada.

El cuidar no es wuna practica judicial, sino una practica de
acompanamiento. El cuidado no tiene como objetivo conducir al sujeto cuidado
a sus horizontes, sino ayudarle a llegar a donde él quiere llegar.

Con todo, el cuidador no es un sujeto puramente pasivo, sino que, en tanto
que ser racional, puede exponer su punto de vista sobre dicho horizonte, pero
no puede, sin mas, arrastrar al sujeto cuidado a su horizonte personal.

El cuidar y el cuidado: una ética para la vida y la justicia social

Joan Carles March

«Lo llevé a una posada y lo cuido»

(Lc 10,34)

14


https://www.granadadigital.es/columnista/joan-carles-march-salud-con-h-alma/

EL CUIDADO EN LA ACCION PASTORAL DE LA SALUD
Cuidar desde la necesidad y la esperanza

1. Oracion

Sefior, me has escogido para atender a los enfermos.
Sefor, me has escogido, para ser testigo de tu amor

y de tu reino en el mundo de la salud y de la enfermedad.
Quiero ser como Tu:

acogedor con todos, en especial con lo mas marginados.
Quiero ser sensible ante sus sufrimientos,

paciente en sus limitaciones

y liberador de sus miedos.

Cura, Sefor, mis limitaciones defectos y dolencias.

Alivia mis cansancios y fortalece mi debilidad.

Ayudame a cumplir mi tarea pastoral,

que sea humano y servicial.

Bendice, Sefior, a cuantos trabajan con los enfermos,
con sus familiares y a los sanitarios. Amén

2. Texto biblico; Salmo 71

Ati, Sefor, me acojo:

no quede yo derrotado para siempre.

Tu que eres justo, librame y ponme a salvo,
inclina a mi tu oido y salvame.

Sé tu mi roca de refugio,

el alcazar donde me salve,

porque mi pefa y mi alcazar eres tu.

Dios mio, librame de la mano perversa,
del puiio criminal y violento.

Porque tu, Senor, fuiste mi esperanza

y mi confianza, Sefor, desde mi juventud.
En el vientre materno ya me apoyaba en ti,
en el seno tu me sostenias,

siempre he confiado en ti.

Muchos me miraban como a un milagro,
porque tu eres mi fuerte refugio.

Llena estaba mi boca de tu alabanza

y de tu gloria todo el dia.

No me rechaces ahora en la vejez;

me van faltando las fuerzas, no me abandones.
Porque mis enemigos hablan de mi,

15



los que acechan mi vida celebran consejo;
dicen: «Dios lo ha abandonado;
perseguidlo, agarradlo, | que nadie lo defiende».
Dios mio, no te quedes a distancia;

Dios mio, ven aprisa a socorrerme.

Que fracasen y se pierdan

los que atentan contra mi vida,

queden cubiertos de oprobio y vergienza
los que buscan mi dafio.

Yo, en cambio, seguiré esperando,
redoblaré tus alabanzas;

mi boca contara tu justicia,

y todo el dia tu salvacion,

aunque no sepa contarla.

Contaré tus proezas, Sefor mio;

narraré tu justicia, tuya entera.

Dios mio, me instruiste desde mi juventud,
y hasta hoy relato tus maravillas;

ahora, en la vejez y las canas,

no me abandones, Dios mio,

hasta que describa tu poder,

tus hazanas a la nueva generacion.

Tu justicia, oh Dios, es excelsa,

porque tu hiciste maravillas:

Dios mio, ¢,quién como tu?

Me hiciste pasar por peligros,

muchos y graves: de nuevo me daras la vida,
me haras subir de lo hondo de la tierra;
acreceras mi dignidad, de nuevo me consolaras.
Y yo te daré gracias, Dios mio,

con el arpa, por tu lealtad;

tocaré para ti la citara, Santo de Israel,

te aclamaran mis labios, Sefior;

mi alma, que tu redimiste;

y mi lengua todo el dia | recitara tu justicia,
porque quedaron derrotados y afrentados
los que buscaban mi dafo.

3. Reflexion pastoral
Las necesidades espirituales son vitales para mantener el equilibrio
integral de la persona enferma. Se diferencian de los “satisfactores”, que son los
medios para cubrirlas y deben ser personalizados, especialmente en situaciones
terminales, donde la experiencia de la enfermedad y la muerte es unica para

16



cada paciente. La OMS reconoce la relevancia de estas necesidades, que
pueden provocar sufrimiento espiritual si no se atienden, independientemente de
si la persona es creyente o no.

La enfermedad puede amenazar la identidad del paciente, provocando
una ruptura de la unidad personal, despersonalizaciéon y anonimato (ser tratado
como un numero en vez de como individuo). El paciente experimenta
vulnerabilidad, inseguridad y soledad, y necesita ser reconocido en su fragilidad
y dignidad, acompafado solidariamente para encontrar sentido en su vida
marcada por el dolor. “La ruptura de la unidad de la persona por la enfermedad
con frecuencia toca en la persona en su integridad apareciendo como una intrusa
que le aborda, le invade su conciencia sin su consentimiento y le obliga a
preguntarse sobre el sentido de su vida”'®

La enfermedad lleva al paciente a revisar su vida, reinterpretar su pasado
y buscar coherencia y sentido. Esta relectura puede durar desde instantes hasta
periodos largos, y ayuda a organizar una nueva jerarquia de valores, permitiendo
afrontar la muerte con mayor aceptacion.

La proximidad de la muerte intensifica la necesidad de encontrar sentido
a la existencia y al sufrimiento. El paciente busca identificar y rectificar
decisiones, y la toma de conciencia de la finitud le lleva a valorar la fe, las
relaciones afectivas y el apoyo de seres queridos como elementos clave para la
calidad de vida en el proceso final.

Muchos enfermos experimentan sentimientos de culpa, a veces
interpretando la enfermedad como castigo. Es fundamental ayudarles a liberarse
de la culpa, reconciliarse consigo mismos, con los demas vy, si son creyentes,
con Dios. El proceso de perddn y reconciliacion es esencial para alcanzar la paz
interior antes de morir.

El paciente puede sentir la necesidad de trascender su propia existencia,
ya sea a través de la naturaleza, el arte, las relaciones profundas o la fe. También
busca dejar huella, perpetuarse de alguna manera y encontrar esperanza
auténtica, no ilusiones falsas. La apertura a la trascendencia y la solidaridad son
formas de satisfacer esta necesidad. Durkeim propone cuatro motivos
privilegiados de apertura a la trascendencia: la naturaleza que es fuente de
recursos y de paz; el arte que es fuente de creatividad y expresion de belleza; el
reencuentro interpersonal como apertura de comunicacion profunda vy
autodescubrimiento préximo a los otros, donde el amor posee rostro; el culto
como apertura al tiempo y la presencia de Dios.'®

La necesidad de continuidad se manifiesta en el deseo de perpetuarse,
ya sea a través de la descendencia, una obra, un mensaje o simplemente la

'® LorA R., Cuidados paliativos. Su dimension espiritual. Manual para su abordaje clinico, Ed.
Toromistico, Madrid 2007, p. 108
16 Cf. Citando a DURKEIM en ID., p. 229

17



conciencia de “pasar la antorcha”. La aceptacion de la muerte en un contexto de
cambios y la confianza en los demas son fundamentales para experimentar esta
continuidad.

El paciente terminal intensifica su relacion con el presente, el pasado y el
futuro, percibiendo el fin de la vida como frustracion, pero también como
oportunidad de apertura a la trascendencia. La esperanza auténtica, no basada
en ilusiones, ayuda a mantener el equilibrio emocional y a vivir relaciones
verdaderas y auténticas.

La expresion de sentimientos y vivencias religiosas es frecuente y
relevante. El apoyo espiritual, tanto de profesionales como de familiares,
humaniza el proceso y puede aportar paz, aunque no elimine el sufrimiento. Se
recomienda acompanar al enfermo desde la empatia, el respeto y la aceptacion
de su espiritualidad, sea religiosa o no. El apoyo espiritual es un elemento
terapéutico que ayuda a afrontar el sufrimiento y la angustia. “Es verdad que no
elimina el sufrimiento, ni toda la angustia, pero humaniza el paso, que con
palabras de sabiduria y de testimonio de actitudes de fe de los que han
atravesado la prueba y encontrado paz™’

Las necesidades espirituales del enfermo son multiples y complejas, y
deben ser atendidas de manera personalizada y humana. El reconocimiento, la
escucha, la relectura de la vida, la reconciliacion, la trascendencia, la
continuidad, la esperanza y el apoyo espiritual son pilares fundamentales para
acompanar al paciente en su proceso vital y terminal, ayudandole a encontrar
sentido, paz y dignidad en el final de su vida.

4. Cuestiones para reflexionar

1. ¢Qué entendemos por necesidades espirituales y como se diferencian de
los satisfactores en el contexto enfermo? ;De qué manera crees que la
enfermedad puede afectar la identidad y la percepcion de si mismo del
paciente? ;Comenta la importancia que tienen a la hora de cuidar y
acompanar?

2. ¢De qué manera la enfermedad puede afectar la identidad y la percepcion
de si mismo del paciente? ; Como podemos evitar la despersonalizacion
y el anonimato en el cuidado? ;Qué acciones concretas puedes tomar
para evitar la despersonalizacion y el anonimato en tu servicio?

3. ¢Por qué es importante ayudar al enfermo a reinterpretar su vida y
encontrar sentido en su experiencia de enfermedad? ;Cdmo podrias
facilitar este proceso desde tu rol de cuidador/acompanante?

7 LorA R., Cuidados paliativos. Su dimension espiritual. Manual para su abordaje clinico, Ed.
Toromistico, Madrid 2007, p.230

18



4. ;Como influye la proximidad de la muerte en la busqueda de sentido y en
la valoracion de la fe, las relaciones y el apoyo afectivo? ;Qué papel
puedes desempefiar en este acompafiamiento?

5. ¢Qué papel juega el sentimiento de culpa en el paciente y como podemos
acompanarle en el proceso de perdon y reconciliacion?

6. ¢De qué formas puede el enfermo buscar trascender su propia existencia
y encontrar esperanza auténtica? s Qué importancia tienen la naturaleza,
el arte, las relaciones profundas y la fe en este proceso?

7. ¢Como se manifiesta la necesidad de continuidad en el paciente terminal
y qué estrategias pueden ayudarle a experimentarla?

8. ¢Qué significa vivir el presente, el pasado y el futuro en la etapa terminal,
y como puede la esperanza auténtica influir en el equilibrio emocional del
paciente?

9. ¢Por qué es relevante la expresion de sentimientos y vivencias religiosas
o espirituales en el proceso de enfermedad? ;Cdémo puede el apoyo
espiritual humanizar el sufrimiento?

10.¢ Cuales consideras que son los pilares fundamentales para acompafar
al enfermo en su proceso vital y terminal desde una perspectiva espiritual?
¢, Como puedes, desde tu servicio, humanizar el sufrimiento a través del
apoyo espiritual?

5. Texto de apoyo

La espiritualidad en el mundo de la salud

La espiritualidad es una dimension del ser humano que requiere ser
profundizada, en particular para humanizar la asistencia a las personas que
sufren a causa de la enfermedad o la pérdida de un ser querido. El abordaje de
este tema es imprescindible para un enfoque centrado en la persona y requiere
profesionales no solo sensibles, sino familiarizados y formados con la dimension
espiritual.

La deteccidén de necesidades, el conocimiento de sintomas, podran dar
una mayor competencia espiritual para un cuidado espiritual adecuado. La
inteligencia espiritual permitira a los profesionales acompafar de manera
humanizada a los pacientes y familiares. Iniciativas de formacion al respecto son
imprescindibles.

Las situaciones de mayor complejidad y sufrimiento espiritual requieren
ser abordadas por profesionales especificos en servicios de atencion espiritual
que debe haber en las estructuras sanitarias y sociosanitarias, mas alla de la
garantia de la asistencia religiosa plural.

19



José Carlos Bermejo
Acompanar la esperanza al final de la vida

El agente de pastoral se siente llamado a ser hombre de esperanza en
una encrucijada de sufrimiento y oscuridad, una esperanza que permite mirar
mas alla de la satisfaccion de los deseos inmediatos, e incluso mas alla del dolor
y de la muerte, una esperanza que proviene de Dios: “Una guia cristiana es un
hombre de esperanza, cuya fuerza, en ultimo término, no esta fundada en la
confianza en si mismo que deriva de la propia personalidad ni de expectativas
concretas de futuro, sino sobre una promesa que ha sido hecha”.

En el fondo, se trata de un acto de fe en que la muerte no tendra la ultima
palabra. Una esperanza en cosas futuras, por importantes que sean, no tendra
nunca el valor de la esperanza en Dios, es decir, de las esperanzas de hombres
que se confian a El sabiendo que el “futuro no se llama reino de los hombres
sino reino de Dios, donde Dios sera todo en todas las cosas”.

La fe cristiana no espera en tal o en cual cosa que haya de suceder en un
futuro mas o menos lejano, sino que confia en una persona y en una definitiva
comunion en ella. De modo sintético, dice Greshake, “quien espera, no espera
en el paraiso como en un mundo feliz, sino que espera en Dios, el cual, en
cuanto que se le conquista y se alcanza, es ya el paraiso, es decir la
realizacion de todas las aspiraciones del hombre a la comunicacion personal, al
amory a la perfeccion”.

Por su propia naturaleza, la esperanza dinamiza el presente, lanza a vivir
el amor en las circunstancias concretas de la vida, hace que las relaciones del
ahora sean vividas como la anticipacién de la comunién profunda con Dios. Mas
alla de las esperanzas particulares de nuestra vida en el tiempo, el Padre nos da
una esperanza que va mas alla del tiempo, no para evadirnos de la historia, sino
para introducir en el

Una propuesta de evaluacion y acompanamiento espiritual en Cuidados
Paliativos corazon del mundo una anticipacion del “mundo futuro” del que la
Iglesia es, de alguna forma, presencia sacramental. Porque “no habra motivo de
esperarse mucho del futuro si los signos de la esperanza no se hacen visibles
en el presente”.

La esperanza va mas alla de la muerte, surge de experiencias positivas,
de experiencias de sentido, que se hacen en esta vida”. Una herramienta util en
la busqueda de la esperanza y en la purificacion de imagenes falsas de Dios es
el Counselling Pastoral, que es un ministerio de la comunidad creyente que actua
a través de un proceso relacional en el que participan un “counselor’ y una
persona necesitada de ser ayudada a resolver un problema, a tomar una decision
0 a realizar un camino de crecimiento humano y espiritual.

20



La intervencién se caracteriza por la utilizacidn por parte del “counselor”
de cualidades personales, de conocimientos especificos del ambito psicoldgico
y teoldgico, ademas de habilidades y estrategias comunicativas y relacionases
dirigidas a la activacion y reorganizacion de los recursos personales del individuo
a fin de posibilitar la toma de decisiones y realizar cambios en situaciones
percibidas por la persona misma como dificiles. En el proceso de busqueda
acompanada que se realiza en el ambito del Counselling Pastoral promueve una
Pascua, un paso, que ayuda a purificar imagenes falsas de Dios y facilita
pasar....

De un Dios absoluto e impersonal que es simbolo de valores universales
e impersonales como el amor, la verdad o la justicia y que impulsa un activismo
de caracter prometeico a un Dios Padre que ofrece su amor personal
incondicional y gratuito.

De un Dios “paternalista y tapa agujeros” que busca infantilizar a sus
adeptos, a un Padre respetuoso de la autonomia humana y estimulo de una
libertad responsable.

De un Dios “hiperprotector” permisivo y manipulable por medio de ritos,
plegarias y promesas, que genera pasividad bobalicona a un Dios expectante
que “nos crea creadores” y nos acompafia con su presencia atractiva y exigente
en la construccion de una humanidad nueva. ¢

De un Dios autoritario, celoso, despotico, juez inflexible y castigador
minucioso, que genera angustia, opresion y culpabilidad enfermiza, a un Dios
que nos ofrece su gracia y nos invita a acoger de manera confiada y responsable
Su presencia salvadora.

VV. AA. Monografias SECPAL Espiritualidad en Clinica

Una Propuesta de Evaluacion y acomparnamiento Espiritual en Cuidados
Paliativos

21



