
IX. EL BUENO DEL SAMARITANO (a).
EL CAMINO DE JERUSALÉN A JERICÓ (4).

V. 33 Pero un samaritano que iba de viaje, llegó adonde estaba él y,
al verlo, se compadeció, ...

1. Introducción. Y por fin entra en escena un personaje inesperado e inaudito
para el auditorio de Jesús: en concreto, para el maestro de la ley y para sus pro-
pios discípulos. Ni el uno ni los otros esperaban -ni por asomo- que Jesús con-
virtiera a un samaritano en el personaje central de la parábola y, menos aún,
que le presentara como encarnación alegórica de su sacerdocio compasivo.1 Va-
mos a ver en este guión y en el siguiente cómo, en el camino de Jerusalén a Je-
ricó, la misericordia divina se pone en marcha de la mano del bueno del Sama-
ritano el cual, al ver al herido, se compadeció, convirtiendo así en realidad lo

que antes que él debieron hacer el sacerdote y el levita, y no lo hicieron.

2. Oración inicial. Este salmo es una  plegaria de acción de gracias a Dios por
ser rico en misericordia, al decir de San Pablo.2 En el comentario exegético que
le dedica, L. Alonso Schökel3 dice que su autor es un individuo principal dentro
de la comunidad -y reconocido como tal por ella- que va a dar gracias pública-
mente (al Templo) por haber superado con la ayuda de Dios un peligro grave.
Al hacerlo, se agrupan en torno a él otras personas que hacen suyo y proclaman
juntos, a una voz, el estribillo porque es eterna su misericordia. Con lo cual esta
plegaria se convierte en un salmo responsorial que, de oración individual, pasa
a ser comunitaria.

Dad gracias al Señor porque es bueno,
porque es eterna su misericordia.

1 Ver tema VIII.
2 Ef 2, 4.
3 L. Alonso Schökel /  Cecilia Carniti: Salmos II, Ed. Verbo Divino, Estella 1996, p. 1422-1434.
No transcribo el salmo entero sino sólo aquellos versículos que resaltan el argumento n u -
clear del mismo, la misericordia divina.  

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



Diga la casa de Israel ... Diga la casa de Aarón,
digan los fieles del Señor: Eterna es su misericordia  ...

En el peligro grité al Señor,
y el Señor me escuchó, poniéndome a salvo.

El Señor está conmigo: no temo; ...
el Señor está conmigo y me auxilia ...

El Señor es mi fuerza y mi energía, él es mi salvación ...
Te doy gracias porque me escuchaste y fuiste mi salvación.

La piedra que desecharon los arquitectos es ahora la piedra angular.
Es el Señor quien lo ha hecho, ha sido un milagro patente.

Este es el día en que actuó el Señor: sea nuestra alegría y nuestro gozo ...
Dad gracias al Señor porque es bueno,

porque es eterna su misericordia.

  Voy a dejar para más adelante el comentario sobre la misericordia divina y su 
cristalización en el comportamiento del bueno del Samaritano. Sólo quiero que, 
al rezar este salmo, no pase desapercibido lo ya dicho en el tema IV (5.2. p. 38) 
acerca de la eternidad en cuanto tiempo de Dios: cómo, desde la perspectiva bí-
blica, tiempo y eternidad no se excluyen, ni están separados sino que se interco-
munican y refieren mutuamente. Por eso, a través del Samaritano irrumpe en el 
camino de Jerusalén a Jericó la misericordia eterna de Dios. Nada menos.

nos cinco meses antes del fallecimiento 
del Santo Padre Juan Pablo II. Partici-
pé en dicha Conferencia con una expo-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

3. Desde el camino de  mi vida. La 
foto adjunta refleja uno de los mo-
mentos más conmovedores de mi vida. 
Fue tomada en la sala-auditorio Nervi 
de la Ciudad del Vaticano, y en el cur-
so de la Conferencia sobre Los Cuida-
dos Paliativos, organizada por el Con-
sejo Pontificio para la Pastoral de la 
Salud en la segunda semana de No-
viembre de 2004, es decir, más o me-



sición sobre el tema Los Cuidados Paliativos: sus raíces, antecedentes e historia 
desde la perspectiva cristiana. La foto recoge el momento en que el cardenal 
Lozano Barragán, presidente del dicasterio, me presenta como uno de los po-
nentes de la Conferencia a un Santo Padre ya físicamente muy exhausto. En la 
inmediatez de este breve encuentro pude percibir la huella de las tremendas ci-
catrices que el camino a Jericó transitado por este gran samaritano del siglo XX 
y de la Iglesia, había esculpido en él. Salí de allí con lágrimas en los ojos. 

4. ... un samaritano, que iba de viaje,
... Estas palabras, en su parquedad y
contra toda apariencia, resultan muy
expresivas. El texto griego dice sólo
Σαµαριτης δε τις οδευων (Samarítes
de tis odeuon) y San Jerónimo lo vier-
te al latín en la Vulgata de este modo:
Samaritanus autem quidam iter faciens
En ambos casos, la descripción del personaje no puede ser más sobria, genérica,
vaga: ... un samaritano (cualquiera, quidam, tis) que iba de viaje ... No se dan
aquí más precisiones sobre él, como en otros pasajes evangélicos que incluyen
samaritanos.4 Parece que aquí Jesús sugiere intencionadamente que cualquier
persona perteneciente a ese pueblo odiado y menospreciado por los judíos,
podía enmendar la plana -en cuanto a la verdadera fidelidad a la ley de Moisés- 
a los dos orgullosos servidores del Templo de Jerusalén.

4.1. El contexto étnico, histórico y religioso. Judíos y samaritanos eran dos 
pueblos hermanados por un mismo origen: la descendencia de Jacob, el pueblo 
de Israel (es decir, de Jacob). Por tanto, unos y otros eran israelitas. Según la 
tradición descendían de Manasés y Efraím hijos de José el cual, a su vez, fue 
uno de los dos hijos que Raquel le dio al patriarca Jacob.5 Pero en el año 926 a. 
4 Más adelante en su evangelio Lucas nos informa de que, de los diez leprosos que Jesús curó, 
sólo uno volvió a darle las gracias, y este era samaritano (17, 5-7). Y Juan dedica todo el capí-
tulo cuarto de su evangelio a narrar el diálogo entre Jesús y la mujer samaritana. 
5

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

 Ver Gen 30, 22-24.



C. las dos tribus homónimas, junto con otras ocho, se rebelaron contra Roboam,
hijo de Salomón, y pasaron a formar el reino de Israel, o reino del norte cuya
capital se estableció en Samaria y cuyo primer rey fue Jeroboam. Dos siglos
más tarde, en el 722 a. C., Salmanasar de Asiria asedió y destruyó Samaria,6 y
así acabó dicho reino manteniendo sólo su independencia el llamado reino de
Judá, que incluía la tribu de este nombre y la de Benjamín, teniendo a Jerusalén
como capital.

  A partir de la absorción del reino del norte por la potencia asiria y las que le 
sucedieron en su dominio, fueron llamados samaritanos no sólo los antiguos 
ciudadanos del mencionado reino y sus descendientes, sino también los emi-
grados a dicho territorio procedentes de otros dominios sujetos a los sucesivos 
imperios que surgieron en Mesopotamia, gentes que trajeron su religión y más o 
menos la mezclaron con la fe israelita.7   

  Cuando los judíos regresaron del exilio babilónico y comenzaron a restaurar 
su religión, los Samaritanos quisieron unirse a ellos, pero Zorobabel y los de-
más dirigentes rechazaron de plano el ofrecimiento,8 convencidos de que aque-
llos habían corrompido la religión judía.9 Como consecuencia de esta actitud se 
desarrolló un odio creciente entre los dos pueblos, que con frecuencia se mani-
festó en actos hostiles.1 0 Al ser rechazados por los judíos los samaritanos cons-
truyeron un templo en el monte Garizim, y consideraron que ése era el lugar 
donde había de celebrarse el verdadero culto.1 1 

  El odio que existía entre judíos y samaritanos no había disminuido en tiempo 
de Jesús;1 2 por eso, la mayor parte de los peregrinos que viajaban de Galilea a 
Jerusalén evitaban pasar por Samaria. Algunos grupos de ellos han sobrevivido 

6 Ver 2 Re 17.
7 Toda esta mezcla de pueblos y el singular sistema religioso y social resultante son mencio-
nados y descritos en 2 Re 17, 24-41 y Esd 4, 10
8 Ver Esd 4, 3.
9 Ver lo comentado al respecto en III 4.1, p. 25s.
10 Ver además Neh 1, 3; 2:10, 19, 20; 4:1, 2; 6:1-14.
11 Ver Jn 4, 20s.
12 Ver Lc 9, 51-54; Jn 4, 9. Incluso a Jesús le llamaron samaritano para insultarle: Le respon-
dieron los judíos: ¿No decimos bien nosotros que eres samaritano y que tienes un demonio? 
(Jn 8, 48).

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



en la zona de Nâblus y en otros lugares de la Palestina de nuestros días. 

  Lucas deja constancia en el libro de los Hechos de que los cristianos, al expan-
dir el Evangelio, no manifestaron discriminaciones de ninguna clase ante los sa-
maritanos, y los aceptaron igual que a cualesquiera otros destinatarios de la 
evangelización.1 3 

5. ... llegó adonde estaba él y, al verlo, se compadeció ... Volvamos al texto de
este versículo. San Jerónimo traduce así al latín: venit secus eum et videns eum
misericordia motus est, la parte correspondiente del texto griego que encabeza
este párrafo: ηλθεν κατ αυτον και ιδων εσπλαγχνισθη (elcen kat´auton kai
idon esplanjnisce). Y procedamos a desvelar con cierto detalle el mensaje pasto-
ral contenido en estas palabras.

  De entrada, demos por ya dicha y suficientemente subrayada la diferencia con 
que la parábola describe el comportamiento del samaritano respecto del mos-
trado por el sacerdote y el levita. Aquel, en lugar de dar un rodeo y pasar de 
largo, como estos, llegó adonde estaba el hombre que yacía medio muerto; es 
decir, salvó la distancia que se impusieron guardar preventivamente los otros 
para evitar el encuentro y el posible contacto de impureza ritual; y eso le per-
mitió verlo de otro modo y, al hacerlo, compadecerse. 

  Sólo un muy breve comentario de pasada y de índole pastoral práctica. Siem-
pre que una acción pastoral implique en potencia la ayuda personal directa a 
otras personas, es requisito previo indispensable por parte de quien va a reali-
zarla el reposo en la mirada, el vistazo alrededor tranquilo y sosegado. Esto se 
puede percibir especialmente en la visita pastoral que se realiza en el marco de 
los hospitales. El descubrimiento del prójimo necesitado pasa allí desapercibido 
a menudo cuando el asistente pastoral va con prisas, o se limita a cumplir tareas 
que él concibe como poco más que meramente rituales.

5.1. ... al verlo, se compadeció ... La palabra griega empleada en el texto para 

13 Hech 8, 5s. Sabemos que, entre los Padres de la Iglesia del siglo II d. C. San Justino era sama-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

ritano  de nacimiento, no de cultura ni de religión. 



expresar la acción de compadecerse es εσπλαγχνισθη (esplanjnísce), pertene-
ciente al verbo σπλαγχνιζοµαι (esplanjnízomai), el cual literalmente significa 
movérsele a uno las entrañas. Es justo el vocablo que apunta de forma vitalis-

ta, gráfica y directa a la convulsión 
que el samaritano percibe en su inte-
rior, que le lleva de la mano a sentir 
compasión y, desde ella, a ejercitar la 
misericordia. 

  El verbo esplanjnízomai viene a tra-
ducir en la Biblia griega el término 
hebreo ra'hamim que designa el apego 
instintivo de un ser a otro. Según el 
pensamiento semita, este sentimiento 
tiene su asiento en el seno materno (re
-hem),1 4 en las entrañas (rahamim). La conmoción de las entrañas abre la puerta
del corazón -es decir del núcleo interior de la persona- a la compasión, y el
conmovido pasa a ser compasivo, como el samaritano.

  Es sabido que la palabra española compasión procede del vocablo latino com-
passio, que significa padecer con o junto a. No tiene un equivalente etimológi-
co exacto en el griego bíblico, siendo sustituida generalmente en él por ελεος, 
eleós, traducible tanto por compasión como por misericordia. Su equivalente en 
hebreo es hesed, que es la palabra repetida una y otra vez en el salmo 117,1 5 
unida al adjetivo eterna, para designar la misericordia divina. Aplicada a la ac-
ción humana imitadora de la acción de Dios, la palabra misericordia comporta 
un paso más en la expresión de la bondad: ésta se hace consciente, específica, 
voluntaria y operativa.

 Llegados aquí es bueno aclarar que, cuando se entra en el análisis exegético y 

14 1 Re 3, 26: A la mujer de quien era el niño vivo se le conmovieron las entrañas por su hijo 
y pidió al rey: Por favor, mi señor, que le den a ella el niño vivo, pero matarlo ¡no!, no lo ma-
téis. 
15

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

 Ver 2. p. 84s.



significativo de estas palabras griegas y hebreas, se descubre que la variedad de 
sus traducciones oscila entre la ternura, la conmiseración, la compasión, la bon-
dad y la misericordia; todas ellas suscitadas por la visión de otra persona que 
sufre, y ante la cual a alguien, como el samaritano de la parábola, se le conmue-
ven las entrañas.  

5.2. La misericordia (hesed, eleós) divina entra y se despliega en la historia 
de los hombres. La historia humana y, con ella, la del universo entero es apa-
rentemente sólo lo que es en sí misma, en el devenir de sus acontecimientos; sin 
embargo, bajo la mirada de la fe se la descubre simultáneamente como historia 
de salud-salvación en la que Dios se hace presente y operativo. La creación es el 
primer acto de amor efusivo y fecundo de un Dios que es Amor desbordante 
hasta el infinito. 

  Pero la creación no es la única, sino sólo la primera acción del hesed divino 
perceptible a la mirada humana creyente. Si en toda criatura alienta la presencia 
-como vestigio, huella, rastro- del amor fecundo y creativo de Dios, la acción
divina sigue siendo creativa porque no es sólo inicial, sino incesantemete im-
pulsada y renovada en ese y en otros ámbitos. Y ello por dos motivos:

a. Porque Dios sigue alentando desde dentro la génesis y el desarrollo de
sus criaturas. Es lo que afirma San Pablo en Atenas, cuando dice: En Él
vivimos, nos movemos y existimos.1 6

b. Porque siendo la historia un proceso en el que interviene la libertad hu-
mana, y con ella vienen juntos de la mano el trigo y la cizaña1 7 del bien y
del mal, de la salud y de la enfermedad, del gozo y del dolor, ... el Dios
misericordioso y compasivo entra en la escena del mundo para que su he-
sed intervenga auxiliando, liberando, redimiendo, transfigurando. La mi-
sericordia eterna se traslada al tiempo histórico; nos visita una y otra vez,
y deja su huella compasiva, redentora, restauradora, saludable, salvadora.

16 Hech 17, 28.
17 Recordar la parábola homónima en Mt 13, 24-30.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



5.2.1. La parábola y la acción del Buen Samaritano se inscriben en esta historia 
de la compasión divina, algunos de cuyos hitos contenidos en la Sagrada Escri-
tura aporto a continuación, invitando a los lectores a deternerse en cada uno de 
estos textos y hacerlos objeto de sosegada y honda meditación.  

Ex 3, 7s: El Señor le dijo (a Moisés): He visto la opresión de mi pueblo en 
Egipto y ... conozco sus sufrimientos. He bajado a librarlo de los egip-
cios, a sacarlo de esta tierra para llevarlo a una tierra fértil y espaciosa ...1 8

Ex 22, 25s:1 9 Si tomas en prenda el manto de tu prójimo, se lo devolverás 
antes de ponerse el sol, porque no tiene otro vestido para cubrir su cuer-
po, ¿y dónde, si no, se va acostar? Si grita a mí, yo lo escucharé, porque 
yo soy compasivo.

Ex 33, 18s: Moisés exclamó: Muéstrame tu gloria. Y Él le respondió: Yo 
haré pasar ante ti toda mi bondad y pronunciaré ante ti el nombre de Se-
ñor, pues yo me compadezco ...2 0 

Ex 34, 5s: ... Moisés pronunció el nombre del Señor. El Señor pasó ante 
él proclamando: Señor, Señor, Dios compasivo y misericordioso, lento a 
la ira y rico en clemencia y lealtad ...2 1  

Sal 103:2 2 Bendice, alma mía al Señor, y todo mi ser bendiga su santo 
nombre. Bendice, alma mía, al Señor, y no olvides sus beneficios.
  Él perdona todas tus culpas y cura todas tus enfermedades; él rescata tu 

18 En estos dos versículos, que pertenecen al relato de la zarza ardiendo, en el que Dios  revela 
su Nombre a Moisés, y este descubre su vocación de libertador, aparece por primera vez en el 
AT la reacción atenta, cercana y compasiva de Dios ante el sufrimiento del que será su pueblo 
elegido.
19 Desde las primeras instrucciones que Dios da a su pueblo a través de Moisés, deja claro que 
los sufrimientos de los que hay que liberar a Israel no son sólo los provenientes de la opresión 
egipcia, sino también los de la insolidaridad entre los propios israelitas.
20 La gloria de Dios -es decir, la manifestación a la altura de la capacidad de percepción hu-
mana de su presencia, majestad y plenitud infinita- muestra en primer plano su Bondad y 
su ser compasivo.
21 Cada vez que el hombre pronuncie el Nombre de Dios, habrá de hacerlo recordando y  mos-
trando en su conducta esos atributos que Él proclama al pasar ante Moisés. Eso es lo que pedi-
mos a Dios que nos ayude a llevar a cabo, cuando en la oración del Padre Nuestro decimos 
Santificado sea tu Nombre.
22 Este salmo es un himno a la misericordia divina. Su tema central es la bendición a Dios por 
todos sus beneficios: el perdón, la curación, la compasión, el amor inmenso y la ternura i n -
comparable.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



vida de la fosa y te colma de gracia y de ternura; él sacia de bienes tus 
días ...
  El Señor es compasivo y misericordioso, lento a la ira y rico en clemen-
cia ... Como un padre siente ternura por sus hijos, siente el Señor ternura 
por sus fieles.
  La misericordia del Señor dura desde siempre y por siempre,2 3 ... 
¡Bendice, alma mía, al Señor!  

Eclo 18, 13:2 4 El hombre se compadece de su prójimo, el Señor, de todo 
ser viviente.

Is 49, 14s:2 5 Sión decía: Me ha abandonado el Señor, mi dueño me ha ol-
vidado. ¿Puede una madre olvidar al niño que amamanta, no tener com-
pasión del hijo de sus entrañas? Pues, aunque ella se olvidara, yo no te 
olvidaré. 54, 8: Con amor eterno te quiero.

Jer 31, 20: ¡Efraín es mi hijo querido, él es mi niño encantador! Después 
de haberlo reprendido me acuerdo y se me conmueven mis entrañas.2 6 

Os 6, 6:2 7 Quiero misericordia y no sacrificio, conocimiento de Dios más 
que holocausto.  

  Y, cuando llegó la plenitud del tiempo (Ga 4, 4), tanto amó Dios al mundo, 
que entregó a su Unigénito (Jn 3, 16). Así, gracias a la encarnación divina en el 
devenir humano y cósmico a través de Jesucristo, la historia de la compasión y 
la misericordia divinas vuelve a cumplir el dicho teológico, según el cual el NT 
23 Desde siempre y por siempre; una fórmula menos abstracta, más expresiva por viva y con-
creta, que traduce lo que la Biblia hebrea entiende por eterna.
24 Lo que esta sentencia resalta es la universalidad de la compasión divina, que no conoce las 
barreras o límites de pueblo, raza, lengua, religión, ... por las que se preguntaban los maes-
tros de la ley (Ver VI, desde 2 en adelante; p. 53-61).
25 La Sagrada Escritura no da definiciones abstractas o puramente teóricas de la compasión y 
la misericordia divinas, sino que las describe con metáforas que son ejemplos palpitantes sa-
cados de la vida cotidiana.
26 Adviértase que el versículo acaba con la misma palabra que emplea San Lucas en su evan-
gelio para expresar el impacto  que suscita el herido en el Buen Samaritano, la que desenca-
denará a continuación su reacción compasiva.
2 7 Como se verá algo más adelante, Jesús usa esta cita de Oseas para dejar bien claro el prima-
do de la misericordia compasiva sobre cualquiera otro precepto ético-moral o ritual, según la 
nueva ley del Amor. Pueden percibirse aquí ecos claros y sintonía con el mensaje de la Carta a 
los Hebreos y su comparación del sacerdocio levítico con el de Cristo. Ver más adelante los 
textos de Mt 9, 13 y 12, 7.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



está latente en el AT, y este se hace patente en aquel. Los textos que vienen a 
continuación lo corroboran por completo.

Mt 5, 7:2 8 Bienaventurados los misericordiosos, porque ellos alcanzarán 
misericordia.

Mt 9, 13: Misericordia quiero, no sacrificios, que no he venido a llamar 
a justos, sino a pecadores. Mt 12, 7: Si comprendierais lo que significa 
quiero misericordia y no sacrificio ...

Mt 9, 36: Al ver a las muchedumbres, se compadecía de ellas, porque es-
taban extenuadas y abandonadas, como ovejas que no tienen pastor.2 9 
 

Mt 14, 14: Al desembarcar, vio Jesús una multitud, se compadeció de ellos 
y curó a los enfermos.

Mt 15, 32: Jesús llamó a sus discípulos y les dijo: Siento compasión de la 
gente, porque llevan tres días ya conmigo y no tienen qué comer. Y no 
quiero despedirlos en ayunas, no sea que desfallezcan en el camino.

Mt 18, 32: Siervo malvado ... ¿no debías tú tener también compasión de 
tu compañero, como yo tuve compasión de ti? 

Lc 6, 36: Sed misericordiosos, como vuestro Padre es misericordioso.

Lc 7, 13: ... sacaban a enterrar un muerto, hijo único de su madre, que 
era viuda ... Al verla el Señor, se compadeció de ella ...

Lc 15, 7: Os digo que ... habrá más alegría en el cielo por un solo pecador 
que se convierta que por noventa y nueve justos que no necesitan conver-
tirse.

28 En el evangelio de Mateo las bienaventuranzas son el manifesto solemne que da inicio al 
Sermón del monte. En contraste y a la vez continuidad con los mandamientos de la Ley dada 
en el monte Sinaí -la antigua Ley-  las bienaventuranzas son la llamada a la adquisición de 
la verdadera felicidad mediante unas vías de aceptación del reino de Dios en la propia vida. 
Son virtudes morales positivas que apuntan a la santidad cristiana.  
29 A Jesús le van saliendo al paso la conmoción y la compasión por doquier. El versículo ante-
rior (35) le sitúa recorriendo todas las ciudades y aldeas, proclamando el evangelio del reino y 
curando toda enfermedad y toda dolencia. Y en seguida, Mt 10, 1 muestra cómo la compasión 
de Jesús no se queda en un mero sentimiento, sino que es el impulso que le lleva a la movili-
zación de sus discípulos en clave de acción compasiva y misericordiosa. 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



Lc 15, 20: (El hijo pródigo) Se levantó y vino adonde estaba su padre; 
cuando todavía estaba lejos, su padre lo vio y se le conmovieron las en-
trañas; y echando a correr, se le echó al cuello y lo cubrió de besos.

Flp 2, 1s: Si queréis darme el consuelo de Cristo y aliviarme con vuestro 
amor, si nos une el mismo Espíritu y tenéis entrañas compasivas, dadme 
esta gran alegría: mantenéos unánimes y concordes con un mismo amor y 
un mismo sentir.

1 Pe 3, 8: Tened todos el mismo sentir, quereos como hermanos, tened un 
corazón compasivo y sed humildes.

1 Jn 3, 17: Si uno tiene bienes del mundo y, viendo a su hermano en ne-
cesidad, le cierra sus entrañas, ¿cómo va a estar en él el amor de Dios?

  Quien esto escribe, espera que los lectores de este guión hayan entrado con 
atención y sosiego en la lectura de cada uno de estos textos. Su empeño en que 
así sea nace del convencimiento de que -por sí sola- la Palabra de Dios es viva y 
eficaz ... penetra hasta el punto donde se dividen alma y espíritu ...3 0 y ningún 
comentario, por muy pastoral que sea, puede sustituir su acción esclarecedora y, 
por ello, impulsora y bienhechora, a través de su lectura directa. 

6. La vuelta al camino de mi vida. Cuando desde la distancia de los ocho años
transcurridos entre el momento en que escribo ahora y mi último3 1 encuentro
con Juan Pablo II, lo sigo viendo como el paladín de la misericordia divina, he-
rido una y otra vez en el camino a Jericó -el Via Crucis y Via Lucis de su vida- 
entregada al sagrado ministerio de Buen Samaritano. Su imagen postrera me
recuerda la del Pastor que, para ir entregando su vida en abundancia,3 2 pasa a
sabiendas por hacerse Cordero que se inmola.3 3

30 Ver Heb 4, 12. Es decir, hasta lo más hondo del ser humano.
31 Había tenido otro encuentro años antes -del cual guardo también testimonio fotográfico- en 
el que el Santo Padre se encontraba aún fuerte, batallador, infatigable en su entrega a la 
causa del Evangelio.
32 Ver Jn 10, 10.
33 Ver Is 53, 7; Ap 7, 17: El Cordero que está delante del trono los apacentará y los conducirá ha-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

cia fuentes de agua viva. 



  Su primera encíclica la tituló precisamente Dios, rico en misericordia, (Deus 
dives in misericordia), e hizo de ella toda una proclama inicial y un programa 
de acción para el resto de su pontificado. En su Carta apostólica Salvifici dolo-
ris afirma resueltamente que el sufrimiento -es decir, la reacción humana dolo-
rida, pero saludable y liberadora frente al atenazamiento del dolor- es un Evan-
gelio, una buena noticia para los dolientes de todo tiempo, circunstancia y con-
dición.3 4 En ella resaltó expresamente la figura del Buen Samaritano, incorpo-
rándola al mencionado Evangelio del sufrimiento, e inició el análisis teológico-
pastoral del personaje  con esta afirmación, muy a propósito del tema que nos 
ocupa:

  Buen Samaritano es todo hombre que se para junto al sufrimiento de otro 
hombre de cualquier género que ése sea (SD 28).

  Juan Pablo II representa, como tantos otros testigos del Evangelio, a Jesucristo 
Samaritano que, para serlo de verdad, consiente en ser herido, asaltado, agredi-
do a causa, paradójicamente, de su ser compasivo y misericordioso.  

7. Preguntas para la reflexión individual o en grupo. a. Vuelve a leer y re-
pasar despacio los textos contenidos en 5.2.1. y señala las etapas que van apare-
ciendo en el despligue histórico-salvífico de la compasión-misericordia divinas,
desde la revelación de Dios a Moisés hasta la parábola del Buen Samaritano. Tu
madurez cristiana personal y tu formación pastoral se beneficiarán de ello.

b. Busca los modos concretos que tu vida diaria te ofrece para ser testigo y ex-
ponente de estas realidades, en el atrio de los gentiles que es la sociedad en la
que estamos inmersos y de la que formamos parte.

8. Oración final. De acción de gracias a Dios por Jesús, el Buen Samaritano.3 5

En verdad es justo darte gracias, y deber nuestro alabarte,
Padre Santo, Dios todopoderoso y eterno,

en todos los momentos y circuntancias de la vida,
34 Ver Salvifici doloris, VI, 25-27.
35 Prefacio común VIII.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



en la salud y en la enfermedad,
en el sufrimiento y en el gozo,

por tu siervo, Jesús, nuestro Redentor.
Porque él, en su vida terrena, pasó haciendo el bien

y curando a los oprimidos por el mal.
También hoy, como buen samaritano, 

se acerca a todo hombre que sufre en su cuerpo o en su espíritu,
y cura sus heridas con el aceite del consuelo

y el vino de la esperanza.
Por este don de tu gracia,

incluso cuando nos vemos sumergidos en la noche del dolor,
vislumbramos la luz pascual en tu Hijo, muerto y resucitado.

Por eso, unidos a los ángeles y los santos
cantamos a una voz el himno de tu gloria: Santo, Santo, Santo ... 

❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz


