
VII. EL CAMINO DE JERUSALÉN A JERICÓ (1):

LA PERSPECTIVA Y EL INICIO. 
v. 30 Un hombre bajaba de Jerusalén a Jericó, cayó en manos

de unos bandidos, que lo desnudaron, lo molieron a palos
y se marcharon dejándolo medio muerto. 

1. Introducción. Este versículo con cuyo texto se abre por fin el relato de la
parábola, contiene varios mensajes de carácter pastoral que no deben ser pasa-
dos por alto. Ahí van en una primera y abreviada mención:

a. En primer lugar, hay que destacar al hombre que bajaba de Jerusalén a Jeri-
có. Desde la perspectiva de la parábola, representa a la humanidad de todos los
tiempos.1 Toda persona es homo viator, caminante, andariego de la propia vida,
la cual va haciendo -o deshaciendo- en su camino, paso a paso.

b. Igual que en el caso ya mencionado de Jerusalén,2  el término de este nuevo
camino, Jericó, encierra una gran fuerza simbólica en cuanto alegoría de la
meta anhelada como culmen de toda andadura humana.

c. En último lugar, pero no por ello menos importante, se menciona el asalto
de los bandidos y sus consecuencias para el transeúnte anónimo. En la inten-
ción de Jesús y de Lucas el evangelista, este suceso no es el mero dintel o pre-
texto para entrar en los avatares del resto de la parábola y en su conclusión, sino
también un dato que debe merecer el detenimiento, la atención y el discerni-
miento suficientes por parte del lector.

2. Oración inicial sobre el camino de la vida. León Felipe fue el autor de esta
sencilla plegaria-poema que nos abre a la meditación de los tres puntos mencio-
nados en el apartado anterior:
1 Si en el guión II (ver II 3c, p 19) hablábamos de La vida humana, camino a Jerusalén, también 
se mencionaba ya la ruta de Jerusalén a Jericó como camino de toda la humanidad.
2 Ver nota anterior.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



No conozco este camino ... Y ya no alumbra mi estrella
y se ha apagado mi amor.

Así, vacío y a oscuras, ¿Adónde voy?
Sin una luz en el cielo y roto mi corazón,

¿Cómo saber que es el Tuyo este camino, Señor?

  Pienso que toda persona, sea creyente 
o no, puede hacer suyo el contenido de
esta plegaria; en el primer caso, como
abierta y explícita oración; en el se-
gundo, como acicate de reflexión pro-
vechosa. Pues en la experiencia de to-
das las personas obra la vivencia y
conciencia de las luces y sombras, del
gozo y el dolor que la propia vida -y
las ajenas- va trayendo al compás de
su andadura. Así lo irán experimen-
tando los personajes de la parábola,
cada uno a su modo propio. El camino

de todos hacia el Jericó de la esperanza vital incluye siempre tramos sombríos,
desesperanzadores. Dante lo afirmaba en los dos primeros versos de su Divina
Comedia:

  A la mitad del camino de nuestra vida me encontré en una selva oscura, 
porque había perdido la buena senda.3 

3. Homo viator: el ser humano, caminante de la vida. Mucho se ha pensado y
escrito a lo largo de la historia de la cultura acerca de este rasgo consustancial a
la naturaleza humana, pues la inmovilidad total aparece sólo cuando el cuerpo
se acaba convirtiendo en cadáver. De ahí que la expresión homo viator sea un
tópico literario, o dicho breve, que se ha usado con profusión desde la literatura
medieval (por ejemplo, por Gonzalo de Berceo y Dante) hasta la contemporá-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

3

 Ver Obras completas de DANTE ALIGHIERI, en BAC 1980, p. 21.



nea (Antonio Machado, León Felipe, ...). También hay que destacar su utiliza-
ción en los campos filosófico y teológico por parte de Plotino, San Buenaven-
tura, Santo Tomás de Aquino y, ya en el siglo XX, por Gabriel Marcel, Gusta-
vo Bueno y un largo etcétera de pensadores. 

a. Haríamos bien en meditar qué sacamos, espiritualmente hablando, de este
rasgo que cada día y en cada momento exhibimos de muy variadas maneras:

- andando por la calle, yendo al trabajo o volviendo de él, paseando solos
o acompañados; haciendo marcha o carrera para estar en forma;
- usando los transportes públicos (metro, autobús, tren de cercanías) o
nuestro propio vehículo;
- viajando a diversos lugares próximos o lejanos, y por diversos motivos
(profesionales, vacacionales), en autobús, en  tren, en avión, en barco ...

  Todos estos movimientos y desplazamientos encierran no sólo un esfuerzo fí-
sico y un propósito inmediato; según la superficialidad o la hondura con que 
nos tomemos los acontecimientos de la vida cotidiana, aquellos nos servirán pa-
ra madurar espiritualmente, para sentir cada vez más a nuestro lado al Dios que, 
en Jesucristo, se hace nuestro acompañante; o, por desgracia, serán oportunida-
des sobre las que nos deslizamos superficialmente, pasando de largo como el 
sacerdote y el levita, por no abrir la sensibilidad de nuestro espíritu y de nuestra 
fe a las posibilidades de maduración que albergan.

  San Agustín vino a decir que la sana inquietud ha de ser el impulso espiritual 
constante de nuestro caminar por la vida, en esta breve y conocida invocación a 
Dios: Nos hiciste, Señor, para Ti, y nuestro corazón está inquieto hasta que 
descanse en ti.4     

b. El homo viator que somos todos, camina él solo a veces, sin nadie más que
consigo mismo, si es que es capaz de percatarse de esto último; pero otras mu-
chas lo hace confiando sus desplazamientos a personas cuyo trabajo consiste en
ofrecer y garantizar la eficacia, puntualidad y seguridad de nuestros tránsitos:

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

4

 Confesiones I, 1..



son los trabajadores y profesionales del transporte de personas en sus diver-
sas variantes.5 A un cristiano mínimamente habituado a la lectura de la Biblia 
estos facilitadores del camino bien le pueden recordar y evocar la figura de Ra-
fael, el arcángel enviado por Dios para acompañar y proteger a Tobías en su 
viaje de Nínive a Ragués de Media, y a su vuelta a Nínive.6    

c. Pero las formas y manifestaciones del carácter itinerante del ser humano no
se agotan en los desplazamientos físicos, sino que ofrecen más allá de ellos un
horizonte de otros caminos que hay que considerar asimismo con detenimiento.
Estos son sobre todo, a mi modo de ver, los que cabe mencionar como princi-
pales:

- el camino hacia el interior de uno mismo, en busca de un conocimiento
propio cada vez más detallado y profundo del primer e inevitable acompa-
ñante de nuestra vida,7 junto con Dios, lo percibamos o no; e inscrita en
este camino, la búsqueda de nuestra vocación y de la meta de nuestra exis-
tencia, sea cual sea el modo en que la concibamos;

- el camino hacia el otro y hacia los otros: el prójimo o los prójimos,
palpables por cercanos o ya presentes; o bien lejanos e impalpables aún
pero que en el futuro nos saldrán al paso. De algún modo, todos somos
como Diógenes de Sinope, el filósofo cínico del que otro Diógenes (Laer-
cio) divulgó su figura caminando por las calles de Atenas, con una linter-
na encendida diciendo que buscaba hombres.

- el camino hacia la consecución de la vida anhelada como eterna el cual
es, en los creyentes, el camino hacia Dios. En este ámbito, los místicos
son quienes más claramente personifican la hondura y ultimidad del homo
viator.8

Entre otros muchos que podrían traerse a colación, tres ejemplos me 
5 Conductores de autobuses o de convoyes de metro, del taxi, maquinistas, revisores y azafatas 
de tren, pilotos y auxiliares de vuelo en los aviones, tripulaciones de los barcos; ...  
6 Ver Tob 4-11.
7 Desde Sócrates y San Agustín la pregunta por la propia, verdadera y profunda identidad ha 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

sido destacada como la cuestión fundamental en el desarrollo de la propia persona.
8

 Ver IV, p. 32-44.



vienen espontáneamente a la memoria: el franciscano San Buenaventura, 
que escribió su Itinerario de la mente hacia Dios (Itinerarium mentis in 
Deum); nuestra doctora de la Iglesia, Teresa de Jesús, con su obra Mora-
das del castillo interior;9 y San Juan de la Cruz que nos va marcando la 
ruta hacia la Llama de Amor viva, a través de la Subida al Monte Carmelo 
(con sus etapas de la noche del sentido y la noche del espíritu) y el Cánti-
co espiritual.1 0  Bíblicamente hablando éste es el camino hacia la casa del 
Padre, hacia los cielos nuevos y la nueva tierra.    

4. ... de Jerusalén a Jericó, la ciudad de las palmeras: Un apunte de exé-
gesis espiritual sobre Jericó.1 1 Cuando se llega a Jericó desde el desierto de Judá
por el norte o por el oeste, y desde la hondonada del Mar Muerto por el sur, la
vida vegetal estalla más que irrumpe a los ojos del viajero o caminante. Rodea-
da de campos cultivados y estanques de agua, en la orilla occidental del río Jor-
dán, a 8 km del Mar Muerto y a 240 metros bajo el nivel del Mediterráneo,
hace honor a su nombre bíblico de la ciudad de las palmeras (Dt 34, 3). Poéti-
camente fue también llamada Ciudad de la Luna, y de los Perfumes.1 2 El ma-
nantial, llamado hoy Ein-al-Sultan- que ha convertido a Jericó en un oasis, lo
relaciona la Biblia con el profeta Eliseo, que purificó el agua con sal a petición
de los habitantes de la ciudad (Ver 2 Re 2, 19-22).

  Pese a que la Biblia menciona a Enoc como la primera ciudad de mundo (Gen 
4, 17), los vestigios más antiguos se encuentran en Jericó, cuyos cimientos, muy 
anteriores incluso a los de las grandes urbes mesopotamicas, datan del año 7000 
a. C.

En el ámbito del pensamiento y la poética judías, Jericó es evocada como un
símbolo de la búsqueda humana de los oasis de la vida, esos momentos transi-
torios y a menudo breves pero que pueden ser ya barruntados -tomando la ex-

9 Ver Santa Teresa de Jesús: Obras completas, en BAC 1982, p. 363-450.
10 Ver Vida y obras completas de San Juan de la Cruz, BAC 1955, p. 477-1246.
11 La Biblia menciona a Enoc como la primera ciudad del mundo (ver Gen 4, 17), los vestigios 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

arqueológicos más antiguos se encuentran en Jericó.
12

 La producción y la exportación de bálsamo eran muy importantes en el Jericó bíblico.



presión de la Liturgia de las Horas-1 3 como peldaños de eternidad.

  Jericó es, además el escenario en el que sitúan los evangelios dos encuentros 
de Jesús: con el ciego Bartimeo, y con el publicano Zaqueo. En su evangelio, 
Lucas coloca adosados los relatos de estos dos encuentros,1 4 y en ambos casos el 
evangelista señala que Jesús se paró adrede para encontrarse con el ciego y con 
Zaqueo, siendo así consecuente con el comportamiento del Samaritano, que él 
había enfatizado en la parábola surgida durante el otro trayecto, el de su viaje a 
Jerusalén. 

  Al llegar a Jericó, Jesús aprovechó estos dos encuentros para dar un paso más 
en la instrucción de su mensaje sobre la nueva Ley del Amor. Con su comporta-
miento instruyó en ella ya no sólo a sus discípulos, sino a toda la gente que le 
seguía. En el caso de Bartimeo, Jesús mandó que se lo trajeran, corrigiendo así 
la regañina de la gente al ciego para que se callara y dejara de reclamar a gritos 
la atención de Jesús.1 5 Lo que hizo con Zaqueo, en cambio, fue tomar la inicia-
tiva de llamarlo por su nombre y manifestarle la intención de ser recibido en 
casa del jefe de publicanos de la ciudad.1 6 

  Desde esta perspectiva, Jericó aparece como el escenario de la aproximación 
y el encuentro de Jesús con dos exponentes de las personas dejadas en la cu-
neta del camino de la vida por motivos diferentes: uno a causa de una enferme-
dad invalidante, la ceguera, y el otro proveniente de la estigmatización social de 
los recaudadores de impuestos al servicio del poder romano.    

5. Un hombre ... cayó en manos de unos bandidos que ... lo dejaron me-
dio muerto. No quedaría completo el contenido de este guión sin una mirada
reflexiva, atenta y suficientemente detenida sobre el asalto sufrido por el anóni-
mo transeúnte de Jerusalén a Jericó. Por desgracia, es también un suceso cuya

13 Ver IV, p. 43.
14 Lc 18, 35-43 y 19, 1-1o. En contraste con el primero de los relatos, Mateo habla de dos ciegos 
curados por Jesús en Jericó (20, 29-34). Y por lo que se refiere a Zaqueo, es un personaje que 
sólo Lucas lo trae a colación. 
15 Lc 18, 38-40.
16 Lc 19, 5.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



índole afecta a la humanidad de todos los tiempos, y nos habla de la agresividad 
humana, de su tozuda persistencia en todas las épocas hasta hoy, de la gran va-
riedad de sus crueles procedimientos, de la realidad lacerante de los verdugos y 
las víctimas, del dolor indebida e innecesariamente infligido y padecido.

5.1. Meditación para este apartado: Se trata de la elegía o lamentación pro-
nunciada por Isaías en primera persona, y en la que describe la desolación de las 
ciudades y campos de la tierra de Israel en su tiempo. Antes de proceder a su 
lectura es oportuno recordar a este respecto la observación de San Pablo sobre 
el carácter profético y ejemplarizante de los pasajes de la Sagrada Escritura: 
Todo lo que se escribió en el pasado, se escribió para enseñanza nuestra (Rom 
15, 4). El panorama descrito por Isaías hoy podemos reconocerlo en no pocos 
lugares cuya dramática situación nos presentan en imágenes de primer plano los 
medios de comunicación social.

  Visión de Isaías, hijo de Amós, acerca de Judá y de Jerusalén,1 7 en tiem-
pos de Ozías, Jotán, Ajaz y Ezequías, reyes de Judá:
  Oíd, cielos, escucha tierra, que habla el Señor: ... La cabeza está herida, 
el corazón extenuado, de la planta del pie a la cabeza no queda parte ile-
sa: heridas y contusiones, llagas abiertas, no limpiadas ni vendadas ni ali-
viadas con aceite.1 8 
  Vuestro país está devastado, vuestras ciudades incendiadas, vuestros 
campos los devoran extranjeros, ante vuestros ojos ..
  Sión ha quedado como cabaña de viñedo, como choza de melonar, como 
ciudad sitiada.
  Si el Señor del universo no nos hubiera dejado un resto, seríamos como 
Sodoma, nos pareceríamos a Gomorra (Is 1, 1s.5-9). 

 La gran cantidad registrada de sucesos violentos y luctuosos cuya noticia nos 
17 Recordar las observaciones acerca de Jerusalén como símbolo ambivalente, cargado de dra-
matismo,  de la humanidad de todos los tiempos, en II, p. 15-17.
18 Hay un sinfín de pasajes como éste a lo largo del AT, en los que las heridas y enfermedades 
individuales son usadas como una metáfora alusiva a la situación de los pueblos. Además, 
los versículos 5b y 6 recuerdan la descripción que la parábola del Buen Samaritano hace del 
hombre asaltado , herido y dejado junto al camino, así como  los remedios que le aplicó el Sa-
maritano. 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



llega puntualmente día a día, las imágenes de maltratos, la agresividad de la 
violencia doméstica o terrorista, el rostro en primerísimo plano de los verdugos 
y de las víctimas, las guerras o graves disturbios que surgen sin cesar en distin-
tos escenarios de nuestro mundo, y tantos otros ejemplos que podrían traerse a 
colación, hablan con sobrada y detestable elocuencia de hasta qué punto el cai-
nísmo humano continúa siendo una pandemia en un mundo que presume de 
civilizado.

5.2. Desde el camino de mi vida. Una de los recuerdos de lecturas que hice en 
mis años jóvenes, siendo seminarista en Madrid, a comienzos de los años sesen-
ta del pasado siglo, es el texto de la nota previa que el gran teólogo Hans Urs 
von Balthasar escribió en su libro El problema de Dios en el hombre actual; 
nota que reproduzco a continuación, como complemento y contrapunto a la lec-
tura de Isaías en la página anterior. Siempre me ha impresionado el tono de do-
lorida confesión de brazos caídos que el teólogo suizo -al abrigo que le propor-
cionaba la cómoda e interesada neutralidad de su país- muestra al evocar la bar-
barie de los campos de exterminio nazis, antes y durante la segunda guerra 
mundial. He aquí el texto: 

   Si no me lo hubiera impedido la vergüenza, habría querido dedicar estas 
páginas a los mártires de la unidad, al glorioso ejército de los humillados 
de nuestra temible época; a los muertos en cámaras de gas, a los vivisec-
cionados, a los congelados en invierno en vagones de ganado cerrado, a 
los pisoteados en la cara por las botas del partido: a los olvidados a sa-
biendas, que en vano lo dieron todo. ¡Oh cabeza llena de sangre y espi-
nas!1 9 

6. Preguntas para la reflexión individual o en grupo. a. Vuelve a leer des-
pacio la oración de León Felipe y trata de hallar algún eco de ella en tu vida.

b. Explora tus pasos de caminante por la vida al compás de lo dicho en el apar-
tado 3.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

19

 Ed. Guadarrama, Madrid 1960, p. 37.



c. ¿Eres una persona agresiva, no violenta, tolerante, conciliadora? ¿Qué pien-
sas de la violencia en nuestro mundo y sus causas? ¿Crees que tiene algún reme-
dio? ¿Cuál?

7. Oración final. Sean cuales sean tus respuestas, esta oración atribuida a Fran-
cisco de Asís te será siempre de provecho espiritual.

  Señor, haz de mi un instrumento de tu paz.
Que donde hay odio, yo ponga el amor. 

Que donde hay ofensa, yo ponga el perdón. 
Que donde hay discordia, yo ponga la unión. 

Que donde hay error, yo ponga la verdad. 
Que donde hay duda, yo ponga la Fe. 

Que donde desesperación, yo ponga la esperanza. 
Que donde hay tinieblas, yo ponga la luz. 

Que donde hay tristeza, yo ponga la alegría. 

Oh Señor, que yo no busque tanto ser consolado, cuanto consolar, 
ser comprendido, cuanto comprender, 

ser amado, cuanto amar. 

  Porque dándose es como se recibe, 
olvidándose de sí mismo es como uno se encuentra a sí mismo, 

perdonando es como se es perdonado, 
muriendo es como se resucita a la vida eterna. Amén.

❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz


