
XII. ANDA Y HAZ TÚ LO MISMO
EL CAMINO DE JERUSALÉN A JERICÓ (6).

V. 36 ¿Cuál de estos tres te parece que ha sido prójimo del que cayó
en manos de los bandidos?

V. 37 Él dijo: El que practicó la misericordia con él. Jesús le dijo: Anda

y haz tú lo mismo. 

1. Introducción. Y llegamos al final
de la trama contenida en la parábola, a
su desenlace. Jesús elaboró este relato
para llevar de la mano -a sus discípu-
los, al maestro de la ley, al resto de
sus oyentes y a los lectores futuros de
este pasaje evangélico de Lucas- hasta
el núcleo de la nueva Ley del Amor.
Del adecuado cumplimiento de esa Ley
es de lo que tratan estos dos últimos
versículos.

  Su puesta en escena se desarrolla en
tres momentos sucesivos: una última pregunta de Jesús al maestro de la ley, la 
respuesta de este a la misma y la exhortación final de Jesús a obrar en conse-
cuencia con la respuesta dada por aquél. Tres momentos sucesivos, cada uno de 
los cuales merece una atención y una reflexión pastoral detenida.

2. Oración inicial. Después de su Ascensión a los cielos, la presencia y la ac-
ción de Jesucristo -el Buen Samaritano- en el mundo y en la historia ha de ser
percibida de modo místico, sacramental y martirial. Místico, es decir, a través

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

119



de los símbolos sagrados por los que se hace presente su Misterio divino-huma-
no; sacramental, porque la Iglesia es el Misterio-sacramento de dicha presencia; 
y martirial, ya que el cristiano, miembro de la Iglesia, ha de ser ante todo már-
tir, es decir, testigo de ese Misterio-sacramento. Pidamos a Jesucristo ser místi-
cos, sacramentos y testigos de su Ser Samaritano.

Jesús, no tienes manos, tienes sólo nuestras manos
para construir un mundo donde habite la justicia.

Jesús, no tienes pies, tienes sólo nuestros pies
para poner en marcha la libertad y el amor.

Jesús, no tienes labios, tienes sólo nuestros labios
para anunciar por el mundo la Buena Noticia a los pobres.

Jesús, no tienes medios, tienes sólo nuestra acción
para lograr que todos los hombres sean hermanos ...

Jesús, danos tu fuerza moral para desarrollar nuestros talentos
y hacer el bien en tu Nombre. Amén.

3. ¿Cuál de estos tres te parece que ha sido prójimo ... Y, tras la petición de
ayuda a Jesús, para que nos apoye con la fuerza de su Espíritu en una misión
tan inaudita, entramos ya en el análisis pastoral de estos dos versículos finales.

 3.1. Ante todo, una clave interpretativa. La parábola del Buen Samaritano, 
como otras que aparecen en los evangelios, es una forma típica del género lite-
rario llamado haggadah. Este término se deriva del verbo hagad, que significa 
contar, anunciar. Designa a todos los contenidos de la literatura rabínica que no 
contienen normas jurídicas o morales, los cuales reciben el nombre de Halakah. 
La Haggadah es en la Biblia el género literario propio de los relatos, leyendas, 
parábolas, fábulas, etc. ... es decir, de todos los pasajes bíblicos narrativos. Su 
función es narrar, contar los sucesos salvíficos del pasado, sacando de ellos en-
señanzas espirituales y éticas. Hablando en términos populares podría decirse 
que la parábola es un relato traído a cuento para comunicar una enseñanza reli-
giosa, moral o de ambos tipos, que Dios quiere revelarnos.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

Campaña del Enfermo 2013. 120



3.2. Una teología pastoral y una ética partiendo de la vida y de la historia. 
Todo esto tiene que ver con la forma en que Jesús enseña a través de las pará-
bolas y, más en concreto, mediante la del Buen Samaritano. Para mostrarnos 
hasta qué punto estamos llamados a mostrar la compasión-misericordia de Dios, 
siempre que encontremos a alguien herido en el camino de la vida, Jesús no re-
curre a principios éticos puramente racionales ni a teorías abstractas. Toma de 
la vida misma un ejemplo sencillo, concreto y verosímil, algo que puede suce-
der y de hecho sucede a menudo en todo o en parte, introduce unos personajes 
reales en diversos contextos, muestra la forma en que se comportan, y lleva a 
los oyentes o lectores a un discernimiento claro, natural y sin grandes disquisi-
ciones, mediante el que ellos mismos acaban descubriendo la enseñanza que el 
nuevo Rabí les quiere comunicar.

  Detrás de la pedagogía narrativa de la parábola del Buen Samaritano lo que se 
encuentra es la comprensión de la vida y de la historia como lugares preferentes 
de la Revelación divina: la vida, destinada a la Comunión con Dios, y la histo-
ria como economía, proceso en marcha de salud-salvación, historia sagrada.

3.3. Tras esta aclaración hermenéutica, volvemos sobre la pregunta de Jesús: 
¿Cuál de estos tres te parece que ha sido prójimo ...? Dos apuntes pastorales, al 
menos, suscita.

a. La inversión de los términos. Como nuevo pero consumado Rabí, Jesús da
la vuelta a la perspectiva del maestro de la ley y, en la última pregunta que le
hace, da por supuesto que entre el sacerdote, el levita y el samaritano, no todos
merecían el calificativo de prójimo. Para Jesús, la pregunta anterior del maestro
de la ley: ¿Y quién es mi prójimo?, no estaba bien planteada porque era egocén-
trica, centrada sólo en él y en su ámbito de intereses, simpatías y preferencias:
¿De quién debo pensar que está cerca de mí? ¿De quién me puedo fiar? ¿Con
quién puedo contar para mi convivencia, mi bienestar, mi progreso, mi bienan-
danza en la vida etc.?

  Pero ningún ser humano es el centro ni del mundo, ni siquiera el de su propia 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



existencia. El único centro en torno al cual gravitamos todos los humanos, y el 
universo entero es Dios, manifestado en Jesucristo. Y, sin embargo, mediante la 
Encarnación, Dios se despojó de sí mismo (Flp 2, 7), se descentró llevado por 
su compasión-misericordia para convertirse en nuestro Prójimo Samaritano, el 
de todos, el que nos acoge a todos en nombre del Padre misericordioso y Dios 
que es todo consuelo.1 He ahí la gran paradoja divina a cuyo descubrimiento 
quiere llevarnos Jesús: Dios es por entero Hesed, Agape, Caridad, Amor efusivo 
que no entiende de narcisismos individuales, tribales, nacionales, étnicos, reli-
giosos o culturales. Por eso había que darle la vuelta a la pregunta del maestro 
de la ley, invertir sus términos. 

b. La pedagogía teológica, ética y pastoral de Jesús. Y lo más significativo
quizá es que, según el enunciado textual de la pregunta final que hace Jesús, da
a entender claramente que la intención de Dios es que seamos nosotros los que
lleguemos a la conclusión adecuada, que la respuesta acertada acabe saliendo de
nuestros propios labios. La expresión ¿te parece? (videtur tibi, δοκει σοι) así
lo muestra claramente. Jesús no busca pronunciar una sentencia inapelable sobre
la cuestión de quién es mi prójimo, sino que con el relato de la parábola desafía
sanamente la conciencia ética del maestro de la ley, induciéndole a que sea él
mismo quien reconozca cuál es la pauta moral adecuada. Lo pone en la tesitura
de ser él quien acepte que la clave está en ser uno mismo el prójimo, y no en
buscar sin más quién es el prójimo de uno.

3.4. El que practicó la misericordia con él. El maestro de la ley percibió la 
verdad encerrada en la parábola de Jesús, pero se atascó con la palabra samari-
tano, rehusando pronunciarla. Quizá pensara: ¿Obraría yo como un samaritano, 
o como un prójimo para con un samaritano? Era demasiado para un cambio tan
rápido de perspectiva.

 Desde mi condición pastoral de confesor durante cuarenta y cinco años de mi-
nisterio presbiteral, no puede por menos de decir que, hasta un cierto punto, 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

1

 Ver 2 Cor 1, 3



comprendo la dificultad del maestro de la ley. No es fácil cambiar actitudes 
muy arraigadas en la propia persona, y hay que tener mucha paciencia para ir 
cumpliendo un arduo propósito de enmienda. Al menos, el maestro de la ley 
acabó reconociendo el supremo criterio de la compasión-misericordia, a la hora 
de responder a la pregunta por la índole del prójimo. 

3.5. Anda y haz tú lo mismo. Así de sencilla, directa y contundente es la invi-
tación que hace Jesús al final de la parábola. No sabemos si el maestro de la ley 
le hizo caso, o no. Lo que sí conocemos es una parte, al menos, de la inmensa 
muchedumbre de buenos samaritanos que se sintieron y se sienten interpelados 
por ella. En los campos de siembra del mundo y de la historia humana,2 a partir 
de Jesucristo, ellos representan la tierra bien sembrada que ha producido y con-
tinúa produciendo una abundantísima cosecha de Amor operativo, digámoslo 
abiertamente de Agape, Caritas, Caridad.

3.6. La caridad, culminación de las virtudes teologales. Dios es Amor, reco-
noce y sentencia San Juan en su primera Carta,3 y la caridad es el amor efusivo 
y operativo que Dios Samaritano derrama en nosotros,4 invitándonos a seguir su 
ejemplo aplicándolo los heridos en el camino de la vida, acercándonos a ellos y 
cuidándolos. La caridad es la culminación de las virtudes teologales, es decir, 
de las tres fuerzas5 sobrenaturales que Dios nos proporciona para elevar a su al-
tura nuestra vida natural, débil, vulnerable, herida.

  Sólo que la caridad se diferencia radicalmente de la fe y de la esperanza so-
brenaturales en un punto: a causa del carácter transitorio de éstas. En el Himno 
de la caridad que San Pablo nos ofrece en su primera carta a los Corintios, y 
que aparece como oración final de este guión, el Apóstol deja muy claro que el 
amor no pasa nunca, a diferencia de la fe y la esperanza cuyo cometido se cir-
cunscribe a la vida en la tierra, cuando sólo vemos como en un espejo, confusa-
2 Recordar la parábola del sembrador (Mt 13, 3-9 y par.).
3 Ver 4, 16: Deus Caritas est; ο Θεος εστιν αγαπε.
4 El mismo Amor que -dice San Pablo- ha sido derramado en nuestros corazones por el Espíri-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

tu Santo que se nos ha dado (Rom 5, 5).
5

 Fuerza es el significado primordial de la expresión latina virtus, de la que deriva virtud.



mente (v. 12). Ser samaritano consiste, pues, en incorporar a nuestra persona el 
modo de ser de Dios, su Caridad, y en ofrecerlo mediante la compasión-miseri-
cordia. Por eso, practicar y vivir la caridad es ir subiendo peldaños de eterni-
dad, comenzar a heredar la vida eterna. 

4. Preguntas para la reflexión individual o en grupo. a. A la luz de estos
dos versículos finales de la parábola, detente a reflexionar sobre el alcance y
amplitud de tu ser samaritano.

b. Siendo la caridad culminación de la vida ético-moral del cristiano y verdade-
ra semejanza de Dios Amor, toma como referencia el Himno de la caridad para
ir haciendo, punto por punto, examen de conciencia.

5. Meditación final. La caridad, culminación del camino de Jerusalén a Jericó:

Os voy a mostrar un camino más excelente: 
Si hablara las lenguas de los hombres y los ángeles,

pero no tengo amor,
no sería más que un metal que resuena o un címbalo que aturde.

Si tuviera el don de profecía y conociera todos los secretos y todo el saber;
y si tuviera fe como para mover montañas,

pero no tengo amor, no sería nada.
Y si repartiera todos mis bienes entre los necesitados;

y si entregara mi cuerpo a las llamas,
pero no tengo amor, de nada me serviría.

El amor es paciente, es benigno;
no tiene envidia, no presume, no se engríe; no es indecoroso ni egoísta;

no se irrita, no lleva cuentas del mal; no se alegra con la injusticia,
sino que goza con la verdad.

Todo lo excusa, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.
El amor no pasa nunca (1 Cor 12, 31 - 13, 8). 

❇ ❇ ❇ ❇ ❇ ❇ ❇

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

jlm
Tachado


