El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jests Conde Herranz

XI1. ANDA Y HAZ TU LO MISMO

EL CAMINO DE JERUSALEN A JERICO (6).

V.36 :Cudl de estos tres te parece que ha sido préjimo del que cayé

en manos de los bandidos?

V. 37El dijo: El que practicé la misericordia con él. Jesus le dijo: Anda

v haz tu lo mismo.

1. Introduccion. Y llegamos al final
de la trama contenida en la parédbola, a
su desenlace. Jesus elabor6 este relato
para llevar de la mano -a sus discipu-
los, al maestro de la ley, al resto de
sus oyentes y a los lectores futuros de
este pasaje evangélico de Lucas- hasta
el nucleo de la nueva Ley del Amor.
Del adecuado cumplimiento de esa Ley
es de lo que tratan estos dos ultimos

versiculos.

Su puesta en escena se desarrolla en
tres momentos sucesivos: una ultima pregunta de Jests al maestro de la ley, la
respuesta de este a la misma y la exhortacion final de Jesus a obrar en conse-
cuencia con la respuesta dada por aquél. Tres momentos sucesivos, cada uno de

los cuales merece una atencion y una reflexion pastoral detenida.

2. Oracion inicial. Después de su Ascension a los cielos, la presencia y la ac-
cion de Jesucristo -el Buen Samaritano- en el mundo y en la historia ha de ser

percibida de modo mistico, sacramental y martirial. Mistico, es decir, a través

119



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

de los simbolos sagrados por los que se hace presente su Misterio divino-huma-
no; sacramental, porque la Iglesia es el Misterio-sacramento de dicha presencia;
y martirial, ya que el cristiano, miembro de la Iglesia, ha de ser ante todo mar-
tir, es decir, testigo de ese Misterio-sacramento. Pidamos a Jesucristo ser misti-

cos, sacramentos y testigos de su Ser Samaritano.

Jesus, no tienes manos, tienes solo nuestras manos
para construir un mundo donde habite la justicia.
Jesus, no tienes pies, tienes solo nuestros pies
para poner en marcha la libertad y el amor.
Jesus, no tienes labios, tienes solo nuestros labios
para anunciar por el mundo la Buena Noticia a los pobres.
Jesus, no tienes medios, tienes solo nuestra accion
para lograr que todos los hombres sean hermanos ...
Jesus, danos tu fuerza moral para desarrollar nuestros talentos

v hacer el bien en tu Nombre. Amén.

3. ¢ Cudl de estos tres te parece que ha sido projimo ... Y, tras la peticion de
ayuda a Jesus, para que nos apoye con la fuerza de su Espiritu en una mision

tan inaudita, entramos ya en el analisis pastoral de estos dos versiculos finales.

3.1. Ante todo, una clave interpretativa. La parabola del Buen Samaritano,
como otras que aparecen en los evangelios, es una forma tipica del género lite-
rario llamado haggadah. Este término se deriva del verbo hagad, que significa
contar, anunciar. Designa a todos los contenidos de la literatura rabinica que no
contienen normas juridicas o morales, los cuales reciben el nombre de Halakah.
La Haggadah es en la Biblia el género literario propio de los relatos, leyendas,
parabolas, fabulas, etc. ... es decir, de todos los pasajes biblicos narrativos. Su
funcion es narrar, contar los sucesos salvificos del pasado, sacando de ellos en-
sefanzas espirituales y éticas. Hablando en términos populares podria decirse
que la parabola es un relato traido a cuento para comunicar una ensefianza reli-

giosa, moral o de ambos tipos, que Dios quiere revelarnos.

Campafa del Enfermo 2013. 120



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

3.2. Una teologia pastoral y una ética partiendo de la vida y de la historia.
Todo esto tiene que ver con la forma en que Jesus ensefia a través de las para-
bolas y, mas en concreto, mediante la del Buen Samaritano. Para mostrarnos
hasta qué punto estamos llamados a mostrar la compasion-misericordia de Dios,
siempre que encontremos a alguien Zerido en el camino de la vida, Jests no re-
curre a principios éticos puramente racionales ni a teorias abstractas. Toma de
la vida misma un ejemplo sencillo, concreto y verosimil, algo que puede suce-
der y de hecho sucede a menudo en todo o en parte, introduce unos personajes
reales en diversos contextos, muestra la forma en que se comportan, y lleva a
los oyentes o lectores a un discernimiento claro, natural y sin grandes disquisi-
ciones, mediante el que ellos mismos acaban descubriendo la ensefianza que el

nuevo Rabi les quiere comunicar.

Detras de la pedagogia narrativa de la parabola del Buen Samaritano lo que se
encuentra es la comprension de la vida y de la historia como lugares preferentes
de la Revelacion divina: la vida, destinada a la Comunion con Dios, y la histo-

ria como economia, proceso en marcha de salud-salvacion, historia sagrada.

3.3. Tras esta aclaracion hermenéutica, volvemos sobre la pregunta de Jesus:
¢ Cual de estos tres te parece que ha sido projimo ...7 Dos apuntes pastorales, al

menos, suscita.

a. La inversion de los términos. Como nuevo pero consumado Rabi, Jests da
la vuelta a la perspectiva del maestro de la ley y, en la ultima pregunta que le
hace, da por supuesto que entre el sacerdote, el levita y el samaritano, no todos
merecian el calificativo de prdjimo. Para Jesus, la pregunta anterior del maestro
de la ley: ;Y quién es mi projimo?, no estaba bien planteada porque era egocén-
trica, centrada solo en ¢l y en su ambito de intereses, simpatias y preferencias:
/;De quién debo pensar que estd cerca de mi? ;De quién me puedo fiar? ;Con
quien puedo contar para mi convivencia, mi bienestar, mi progreso, mi bienan-

danza en la vida etc.?

Pero ningun ser humano es el centro ni del mundo, ni siquiera el de su propia



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

existencia. El Uinico centro en torno al cual gravitamos todos los humanos, y el
universo entero es Dios, manifestado en Jesucristo. Y, sin embargo, mediante la
Encarnacion, Dios se despojo de si mismo (Flp 2, 7), se descentro llevado por
su compasion-misericordia para convertirse en nuestro Prdjimo Samaritano, el
de todos, el que nos acoge a todos en nombre del Padre misericordioso y Dios
que es todo consuelo.' He ahi la gran paradoja divina a cuyo descubrimiento

quiere llevarnos Jesus: Dios es por entero Hesed, Agape, Caridad, Amor efusivo
que no entiende de narcisismos individuales, tribales, nacionales, étnicos, reli-
giosos o culturales. Por eso habia que darle la vuelta a la pregunta del maestro

de la ley, invertir sus términos.

b. La pedagogia teologica, ética y pastoral de Jesus. Y lo mas significativo
quiza es que, segun el enunciado textual de la pregunta final que hace Jesus, da
a entender claramente que la intencién de Dios es que seamos nosotros los que
lleguemos a la conclusion adecuada, que la respuesta acertada acabe saliendo de
nuestros propios labios. La expresion /jte parece? (videtur tibi, dokeL ooi) asi
lo muestra claramente. Jesus no busca pronunciar una sentencia inapelable sobre
la cuestion de quién es mi projimo, sino que con el relato de la parabola desafia
sanamente la conciencia €tica del maestro de la ley, induciéndole a que sea ¢l
mismo quien reconozca cudl es la pauta moral adecuada. Lo pone en la tesitura
de ser €l quien acepte que la clave estd en ser uno mismo el projimo, y no en

buscar sin mas quién es el projimo de uno.

3.4. El que practico la misericordia con él. El maestro de la ley percibio¢ la
verdad encerrada en la parabola de Jesus, pero se atasco con la palabra samari-
tano, rehusando pronunciarla. Quizé pensara: ;Obraria yo como un samaritano,
o como un projimo para con un samaritano? Era demasiado para un cambio tan

rapido de perspectiva.

Desde mi condicion pastoral de confesor durante cuarenta y cinco afios de mi-

nisterio presbiteral, no puede por menos de decir que, hasta un cierto punto,

"Ver 2 Cor 1, 3



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

comprendo la dificultad del maestro de la ley. No es facil cambiar actitudes
muy arraigadas en la propia persona, y hay que tener mucha paciencia para ir
cumpliendo un arduo propdsito de enmienda. Al menos, el maestro de la ley
acabo reconociendo el supremo criterio de la compasion-misericordia, a la hora

de responder a la pregunta por la indole del projimo.

3.5. Anda y haz tu lo mismo. Asi de sencilla, directa y contundente es la invi-
tacion que hace Jesus al final de la pardbola. No sabemos si el maestro de la ley
le hizo caso, o no. Lo que si conocemos es una parte, al menos, de la inmensa
muchedumbre de buenos samaritanos que se sintieron y se sienten interpelados
por ella. En los campos de siembra del mundo y de la historia humana,’ a partir
de Jesucristo, ellos representan la tierra bien sembrada que ha producido y con-
tinia produciendo una abundantisima cosecha de Amor operativo, digamoslo

abiertamente de Agape, Caritas, Caridad.

3.6. La caridad, culminacion de las virtudes teologales. Dios es Amor, reco-
noce y sentencia San Juan en su primera Carta,’ y la caridad es el amor efusivo
y operativo que Dios Samaritano derrama en nosotros, invitdndonos a seguir su
ejemplo aplicandolo los heridos en el camino de la vida, acercandonos a ellos y
cuidandolos. La caridad es la culminacion de las virtudes teologales, es decir,
de las tres fuerzas’ sobrenaturales que Dios nos proporciona para elevar a su al-

tura nuestra vida natural, débil, vulnerable, herida.

So6lo que la caridad se diferencia radicalmente de la fe y de la esperanza so-
brenaturales en un punto: a causa del cardcter transitorio de éstas. En el Himno
de la caridad que San Pablo nos ofrece en su primera carta a los Corintios, y
que aparece como oracion final de este guion, el Apostol deja muy claro que el
amor no pasa nunca, a diferencia de la fe y la esperanza cuyo cometido se cir-

cunscribe a la vida en la tierra, cuando sélo vemos como en un espejo, confusa-

* Recordar la parabola del sembrador (Mt 13, 3-9 y par.).

*Ver 4, 16: Deus Caritas est; o ©£oc £0TLV QyOTE.

* El mismo Amor que -dice San Pablo- ha sido derramado en nuestros corazones por el Espiri-
tu Santo que se nos ha dado (Rom 5, 5).

’ Fuerza es el significado primordial de la expresion latina virtus, de la que deriva virtud.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

mente (v. 12). Ser samaritano consiste, pues, en incorporar a nuestra persona el
modo de ser de Dios, su Caridad, y en ofrecerlo mediante la compasion-miseri-
cordia. Por eso, practicar y vivir la caridad es ir subiendo peldarios de eterni-

dad, comenzar a heredar la vida eterna.

4. Preguntas para la reflexion individual o en grupo. a. A la luz de estos
dos versiculos finales de la pardbola, detente a reflexionar sobre el alcance y

amplitud de tu ser samaritano.

b. Siendo la caridad culminacién de la vida ético-moral del cristiano y verdade-
ra semejanza de Dios Amor, toma como referencia el Himno de la caridad para

ir haciendo, punto por punto, examen de conciencia.

5. Meditacion final. La caridad, culminacién del camino de Jerusalén a Jerico:

Os voy a mostrar un camino mds excelente:

Si hablara las lenguas de los hombres y los angeles,

pero no tengo amor,
no seria mas que un metal que resuena o un cimbalo que aturde.
Si tuviera el don de profecia y conociera todos los secretos y todo el saber;
v si tuviera fe como para mover montanas,
pero no tengo amor, no seria nada.
Y si repartiera todos mis bienes entre los necesitados;
v si entregara mi cuerpo a las llamas,
pero no tengo amor, de nada me serviria.
El amor es paciente, es benigno;
no tiene envidia, no presume, no se engrie; no es indecoroso ni egoista;
no se irrita, no lleva cuentas del mal; no se alegra con la injusticia,
sino que goza con la verdad.
Todo lo excusa, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.

El amor no pasa nunca (1 Cor 12, 31 - 13, 8).

ANV A i\ 7\ VA VAN 4
7N 7N RN TR TR 7N 7R


jlm
Tachado


