El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

VL. v.20; ¥ QUIEN ES MI PROJIMO?

LA PREGUNTA CUYA RESPUESTA HAY QUE BUSCAR
EN EL CAMINO DE JERUSALEN A JERICO.

1. Introduccion. Este guidn viene en-
cabezado por la segunda pregunta que
el maestro de la ley dirigié a Jesus, la
que puso en boca del nuevo Rabi la
parabola de El Buen Samaritano, € in-

trodujo esta figura en el Evangelio, en

el codigo ético-moral de la Ley nueva
del Amor, en la Tradicion de la Igle- asistencia sanitaria y sociosanitaria des-
sia, en el atrio de los gentiles de la de hace algo mas de dos mil afios, has-

cultura mundial y en la historia de la  ta el dia de hoy.

2. Meditacion inicial. En su carta apostolica Salvifici doloris. Sobre el sentido
cristiano del sufrimiento humano, el Santo Padre Juan Pablo II nos proporciona
de entrada ya una pista abierta, alusiva a la causa promotora de la parabola del

Buen Samaritano. Dice el Santo Padre:

Mediante esta pardbola, Cristo quiso responder a la pregunta: ;Y quién

es mi projimo?’
Sin embargo, desde el punto de vista pastoral, cabe ir mas alla de esta afirma-
cion general, y plantear esta otra cuestion: ;jPor qué esa pregunta concreta, y

no otra? Y ahi es Benedicto XVI quien nos aclara mas acerca de los motivos la-

tentes en el segundo interrogante que el maestro de la ley plantea a Jesus:

Este hombre docto, que sabia perfectamente cuadl era la respuesta, debe

Jjustificarse: la palabra de la Escritura® es indiscutible, pero su aplicacion

' Ver Salvifici doloris 28. Ver en www.vatican.va.
* Se refiere al doble mandamiento del amor a Dios y al projimo.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

en la practica de la vida suscitaba cuestiones que se discutian mucho en

las escuelas (y en la vida misma).’

Es decir, los preceptos de la ley de Moisé€s no dejaban del todo claro a quién
habia que considerar projimo en la vida cotidiana, para garantizar la observan-
cia fiel del mandamiento. Se trataba de una cuestion debatida y, por tanto, difu-

sa en cuanto a su extension y limites.

3. Desde el camino de mi vida. A lo largo de esta andadura, he tenido no po-
cas veces el privilegio de encontrarme con personas excepcionales por su gran-
deza de espiritu y pareja sencillez. Una de ellas fue Pedro Lain Entralgo, al-
guien que hizo del saber su modo de aproximarse a cualesquiera otras personas,
convirtiéndose a lo largo de su prolongada vida en un auténtico samaritano,
vertedor por doquier del vino y el aceite* de su amor al hombre y a los hom-

bres, al arte médico y la historia de su ejercicio, a su concepcion integradora de
Espana y a Dios, a quien concebia como supremo Agape, infinito Amor de do-

nacion, tal como lo habia bebido en las cartas de San Pablo y San Juan.’

S6lo en contadas ocasiones tuve la oportunidad de verme con el maestro Lain
Entralgo cara a cara; han sido sobre todo sus libros los que han hecho de su ca-
maraderia itinerante® una relacion duradera y fecunda para mi. Como muestra
de ello, hoy quiero ofrecersu reflexion acerca del alcance e implicaciones per-
sonales del mandamiento Amards a tu projimo. La reproduzco integra casi al fi-
nal de este guion, como la segunda parte de este apartado. Para mi es lo mejor

que he leido sobre el tema.

4. Significados de la palabra prdjimo. El vocablo en lengua espafiola proviene

del latin proximus, mas cercano, el cual es resultado de la contraccion entre el

* Joseph Ratzinger. Benedicto XVI: La pardbola del buen samaritano (Lc 10, 25-37), en Jestis
de Nazaret (primera parte), La esfera de los libros 2007, p. 235-243.

* Lo que hizo el Buen Samaritano con el herido. Ver Lc 10, 34.

® Diego Gracia Guillén, su discipulo y sucesor en la citedra de Historia de la Medicina, ha es-
crito un ensayo lacido e inteligentemente apasionado sobre su maestro, titulado: Voluntad de
comprension. La aventura intelectual de Pedro Lain Entralgo, Triacastela, Madrid 2010. Acon-
sejo vivamente su lectura.

® Feliz y certera expresion del propio Lain.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

adverbio prope, cerca, y el sufijo -ximus, mas (como en maximo). Projimo seria
en este caso todo aquel que esta -0 a quien yo siento- mds cercano a mi, por

uno u otro motivo.

San Jeronimo empled esta palabra para traducir, a su vez, el término griego
knowov (plesion). Este expresa de entrada la idea de asociarse con alguien, de
entrar en su comparnia. Y plesion asimismo es la palabra usada en la version
griega de los LXX para traducir el vocablo hebreo rea’, que literalmente quiere

decir enfrente, frente a mi, cerca de mi.

El projimo es, pues, otro en principio cercano y conocido, o extrafio y desco-
nocido para mi, pero alguien con quien puedo llegar a establecer un vinculo sea
de forma pasajera, en un encuentro que suscita afinidad o simpatia; o bien en un
encuentro mas duradero e implicativo en virtud de la amistad, el amor, el com-

pafierismo, la mutua pertenencia a la misma familia, clan, tribu, pais o patria.

Centrandonos de nuevo en la indagacion sobre el alcance de la segunda pre-

gunta del maestro de la ley, Benedicto XVI acude otra vez en nuestra ayuda:

La pregunta, en concreto, es: [Quién es el projimo? La respuesta habi-
tual, que podia apoyarse también en textos de la Escritura, era que proji-
mo significaba connacional. El pueblo formaba una comunidad solidaria
en la que cada uno tenia responsabilidades para con el otro, en la que
cada uno era sostenido por el conjunto y, asi, debia considerar al otro
como a si mismo, como parte de ese conjunto que le asignaba su espacio
vital.

Entonces, los extranjeros, las gentes pertenecientes a otro pueblo, ;jno
eran préjimos? Esto iba en contra de la Escritura, que exhortaba a amar
precisamente también a los extranjeros, recordando que Israel mismo ha-
bia vivido en Egipto como forastero. No obstante, se discutia hasta qué li-
mites se podia llegar,; en general, se consideraba perteneciente a una co-
munidad solidaria, y por tanto projimo, solo al extranjero asentado en la
tierra de Israel. Habia también otras limitaciones bastante extendidas del

concepto de projimo; una sentencia rabinica enseriaba que no habia que



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

considerar como projimo a los herejes, delatores y apostatas (Jeremias, p.
170). Ademas, se daba por descontado que tampoco eran projimos los sa-
maritanos que, pocos anos antes (entre el 6 y el 9 d.C.) habian contami-
nado la plaza del templo de Jerusalén al esparcir huesos humanos en los

dias de Pascua (Jeremias, p. 171).

Antes de entrar en el apartado siguiente, no quiero pasar por alto una observa-
cion complementaria a las del Santo Padre. En los diez mandamientos del Anti-
guo Testamento el prdjimo aparece como la posible victima de las agresiones u

ofensas que se prohiben en ellos:

No mataras. No cometeras adulterio. No robards. No daras falso testimo-
nio contra tu préjimo. No codiciaras los bienes de tu projimo. No codicia-
ras la mujer de tu projimo, ni su esclavo, ni su esclava, ni su buey, ni su

asno, ni nada que sea de tu projimo (Ex 20, 12-17).

Desde la perspectiva de los ultimos seis mandamientos de la Ley antigua,
amards implica, ante todo y al menos, no hacer dasio al préjimo’ en su vida, su
familia o sus bienes. Sin embargo, sigue sin quedar contestada del todo la pre-
gunta: ;Y quién es mi projimo? El apartado siguiente va en la linea de iluminar

zonas aun oscuras al respecto.

5. Algunas precisiones pastorales. S.1. El prdjimo al que he de amar. Vaya
por delante la advertencia, obvia por otro lado, de que no todo el mundo esta de
acuerdo en que haya que amar al projimo. Jean Paul Sartre, el filosofo exis-
tencialista francés, por ejemplo, declard abiertamente y sin ningun empacho: E/
infierno son los otros,” frase que parece un eco contemporaneo del viejo dicho

latino homo homini lupus (el hombre es un lobo para el hombre). Sin entrar en
el analisis minucioso de la afirmacion de Sartre, esta claro que el autor francés

se encuentra en las antipodas del amor al prdjimo.

Otro ejemplo lo proporciona F. Nietzsche en su obra Asi hablaba Zaratustra,

7 En la bioética contemporanea, el viejo mandamiento no hacer dafio (primum non nocere) es
denominado principio de no maleficencia, y considerado universalmente vinculante.

8
La frase aparece en su obra teatral Huis Clos (A puerta cerrada).



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

de la que recojo esta cita:

Vuestro amor al prdjimo es vuestro mal amor a vosotros mismos. Huls
hacia el prdjimo huyendo de vosotros mismos, y quisierais hacer de eso
una virtud ... El tO ha sido santificado, pero el yo, todavia no; por eso co-

rre el hombre hacia el projimo.”

5.2. El amor propio, jes amor al projimo? Para un cristiano, no es precisa-
mente atractivo, y menos aun fiable, el mensaje y hasta el nombre mismo de
Nietzsche. Su vision del cristianismo como religion alentadora de una moral de
esclavos habla por si sola en este sentido. Y, sin embargo, un cristiano despierto
y buscador de la verdad genuina del evangelio, no haria del todo oidos sordos a

la advertencia del filésofo aleman por boca de Zaratustra.

Es verdad que una tendencia fuertemente arraigada en la historia de la espiri-
tualidad y la ascética cristianas es la que invita al olvido, el desinterés, el me-
nosprecio y hasta la negacion de uno mismo, como objeto de preferencia ante el
amor de Dios y del préjimo. Estos dos Gltimos amores son los destacados en el
doble mandamiento de la Ley de Dios y eso es lo que Jestis mismo parece llevar

a la radicalidad extrema, cuando sostiene:

El que quiera venir en pos de mi que se niegue a si mismo, que cargue
con su cruz y que me siga. Porque quien quiera salvar su vida, la perdera,

pero quien la pierda por mi, la encontrara (Mt 16, 24s y par.).

Pero no hay que olvidar que el mandamiento del amor al prdjimo tiene un re-
ferente directo: ... como a ti mismo. Asi pues, el amor propio es clara y abierta-
mente afirmado en la Ley de Dios, y no puede ser de otra manera. En primer
lugar, porque la persona mas proxima a mi soy yo mismo, y no puedo co-
menzar siendo inconsecuente a la hora de cumplir el mandamiento divino. Na-
die da lo que no tiene, dice la sabiduria popular; por consiguiente, yo no puedo
dar a otros algo que me niego a mi mismo. En la carta a los Efesios, San Pablo

se hace eco, por contraste, de esta postura al hablar de los esposos cristianos, di-

* Ast hablé Zaratustra, 17: Del amor al préjimo.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

ciendo: Nadie jamds ha odiado su propia carne,'’ sino que le da alimento y ca-

lor, como Cristo hace con la Iglesia (Ef 5, 29).

Ademas, si soy creyente, no puedo negarme a mi mismo que soy una criatura
de Dios, plasmada'' a su imagen y semejanza, por consiguiente, buena y amable
en principio por la voluntad creadora de Dios. Asi lo corroboran el primer rela-
to de la creacion,'’ el libro de la Sabiduria'’ y la primera carta de San Pablo a
Timoteo."* ;Qué hemos, pues, de pensar y poner en practica al respecto? ;Debo,

0 no debo amarme a mi mismo?

Desde hace casi treinta afos, la respuesta para mi mas acertada a este dilema,
solo aparente, esta contenida en estas palabras pertenecientes al Diario de un

cura rural, de G. Bernanos:

Odiarse a si mismo es mas facil de lo que se cree ... Pero si todo orgullo
estuviera muerto en nosotros, la gracia de las gracias estaria en amarse
humildemente a si mismo, como a cualquiera otro de los miembros su-

frientes de Cristo."

La humildad, esa cualidad humana'® que, asentando al hombre en la tierra, lo
proyecta hacia los cielos de su autorrealizacion en la comuniéon de vida con
Dios, es al final la clave para superar el dilema entre el amor a uno mismo ba-
sado en la soberbia egoista, y la negacion de uno mismo, que conduce a la pro-

pia desnaturalizacion.'’

 Ateniéndonos a la exégesis, la traduccién debe ser: Nadie jamas se ha odiado a si mismo. En
el texto resuena el eco de Gen 2, 23s: Addn dijo: iEsta si es hueso de mis huesos y carne de mi
carne! ... Por eso abandonarda el varon a su padre y a su madre, se unird a su mujer y seran los
dos una sola carne.

" Es el vocablo que utiliza Ireneo de Lyon para describir lo especial de la creaciéon del ser hu-
mano, en Gen 2, para diferenciar la plasmacion alfarera que Dios realiza con sus manos al
crear al adam, de la “simple” creacion por la Palabra de la que surge el resto de los seres.

' Gen 1, 31: Vio Dios todo lo que habia hecho, y era muy bueno.

® Ver IV, 5.1. p. 37.

“1 Tim 4, 4: Toda criatura de Dios es buena, y no se debe rechazar nada, sino que hay que to-
marlo todo con accion de gracias.

® La cita esta tomada de Ch. Moeller: Bernanos o el profeta de la alegria; en Literatura del siglo
XX y cristianismo, I El silencio de Dios, Gredos, Madrid 1958, p. 456.

* Humildad es la palabra que traduce al castellano la latina humilitas la cual, a su vez, proce-
de de humus, el suelo fértil del que surge la vida. Hombre, por su parte, se dice en latin homo;
y como homo y humus provienen de la misma raiz, resulta que la cualidad béasica del ser hu-
mano -su punto vital de partida- ha de ser la humildad.

7 Volveremos a encontrar a la humildad a continuacién, en la cita de Lain Entralgo.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

Como iremos viendo en guiones posteriores, Jesus va a transformar definitiva-
mente la nocion de prdjimo. Por de pronto, concentrara en el mandamiento del
amor al projimo los otros mandamientos, y lo enlazara indisolublemente con el
mandamiento del amor a Dios (Mt 22, 34-40 p). Después de Jesus, Pablo decla-
rara solemnemente que toda la Ley se cumple en una sola frase, que es: Amaras
a tu prdjimo como a ti mismo (Ga 5, 14); y Santiago, en su carta, llamaré a este

mandamiento la ley regia de la Escritura (2, 8).

En la parabola del Buen Samaritano Jesus cambia por completo la perspectiva
del AT. No me toca a mi decidir quién es mi prdjimo; es el camino de la vida
el que me llevara a encontrarme con quien se halla en apuros, y aunque sea mi
enemigo, pueda necesitarme y, por tanto, convertirse en préjimo mio. El amor
universal he de manifestarlo ante cualquier persona que Dios ponga en mi ca-

mino.

6. Volviendo a la vida: ;Qué implica amar al projimo desde la perspectiva
cristiana? He aqui el prometido texto de Pedro Lain. Espero que sea tan prove-

choso a mis lectores como, al menos, lo ha sido para mi.

Para los cristianos, el amor humano -la agapé- posee la consistencia re-
ligiosa y metafisica que desde su seno mismo exige un triple mandamiento.
Si se quiere, un mismo mandamiento expresado en la Escritura mediante

tres formulas distintas:

a) Ama a tu proéjimo como a ti mismo. La exégesis mas solvente ha mos-
trado con toda evidencia que el prdjimo al que aluden los dos textos de Dt
6, 5y Lv 19, 18 era el israelita, el hermano de raza y religion de quienes

habian de leer este mandamiento como suyo.

b) Ama a tu projimo, como si tu préjimo fuese Cristo. Asi puede ser for-
mulada la leccion moral implicita en el texto escatologico de Mt 25, 39s.
Los pequerios hermanos son los menesterosos, cualquier hombre que, por
la razon que sea, necesita de compariiia y ayuda. Puede muy bien hablarse,

con el tedlogo Hans Urs von Balthasar, del sacramento del hermano.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

c) Ama a tu projimo como si tu mismo fueses Cristo. Asi /o declara, entre
otros, el tan conocido pasaje de San Juan: Mi precepto es: que os améis
los unos a los otros, como yo os he amado (XV, 12). El cristiano debe
amar a cualquier hombre como Cristo amo a los hombres. Arduo y estre-
mecedor problema, el de la realidad de ese como si. Aunque yo me llame
a mi mismo cristiano y efectivamente lo sea, yo no puedo ser Cristo, pen-
sar de otro modo seria una suerte de panteismo cristologico. Mas, por otra
parte, tal expresion no es y no puede ser simple formula metaforica ...
Para el cristiano, algo inequivocamente real -aunque con realidad sobre-

natural, como luego dird la teologia- es afirmado con esas palabras.

Afirmase con ellas, por un lado, que el cristiano verdaderamente fiel a
Cristo logra en su realidad personal cierta deificacion o cristificacion.
Siendo como Cristo, el cristiano se eleva a la condicion de cooperador de
Cristo ... y participa real y sobrenaturalmente en el ser del Verbo. De al-
guna manera, en alguna medida, las acciones del cristiano son en tal ca-
so, como las del propio Cristo, recapitulacion (anakefalaiosis) y reconsti-
tucidn (apokatdstasis) redentoras, corredentoras, mas bien, de la humani-
dad entera. Tal me parece ser el fundamento teologico y real de la mag-

nanimidad cristiana.

Dicese con estas palabras, por otra parte, que el cristiano efectivamente
fiel a Cristo experimenta en su realidad -de alguna manera, en alguna me-
dida, cierto anonadamiento metafisico, cierta kénosis, para decirlo con la
enérgica expresion de San Pablo. En el orden ontico, eso supone para el
hombre el hecho de ser como Cristo ... en el tiempo, en el espacio y en la
materia. Asi debe ser entendido, a mi juicio, el fundamento de la humil-

dad cristiana."®

La vuelta a la vida creo que hay que completarla con estas palabras a cargo

una vez mas de Benedicto XVI:

*® (P. Lain Entralgo: La relacién médico-enfermo. Historia y teoria, Alianza Ed. 1983, p. 107-



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

La actualidad de la pardbola es evidente. Si la aplicamos a las dimen-
siones de la sociedad mundial, vemos como los pueblos explotados y sa-
queados de Africa nos conciernen. Vemos hasta qué punto son nuestros
proximos; vemos que también nuestro estilo de vida, nuestra historia, en
la que estamos implicados, los ha explotado y los explota. Un aspecto de
esto es sobre todo el danio espiritual que les hemos causado. En lugar de
darles a Dios, el Dios cercano a nosotros en Cristo, y aceptar de sus pro-
pias tradiciones lo que tiene valor y grandeza, y perfeccionarlo, les hemos
llevado el cinismo de un mundo sin Dios; en el que solo importa el poder
v las ganancias, hemos destruido los criterios morales, con lo que la co-
rrupcion y la falta de escrupulos en el poder se han convertido en algo na-
tural. Y eso no sélo ocurre en Africa.

Y no encontramos también a nuestro alrededor personas explotadas y
maltratadas? Las victimas de la droga, del trdfico de personas, del turis-
mo sexual; personas destrozadas interiormente, vacias en medio de la ri-
queza material.

Todo esto nos afecta y nos llama a tener los ojos y el corazon de quien es
projimo, y también el valor de amar al projimo ... Tenemos que aprender
de nuevo, desde lo mas intimo, la valentia de la bondad,; sdlo lo consegui-
remos si nosotros mismos nos hacemos buenos interiormente. si somos pro-
jimos desde dentro y cada uno percibe qué tipo de servicio se necesita en
mi entorno y en el radio mas amplio de mi existencia, y como puedo pres-

tarlo yo.

7. Preguntas para la reflexion individual o en grupo. a. En lineas generales,
y en tu relacidén con los demas, ;como te consideras?: ;Abierto o retraido, cer-

cano o distante, generoso o egoista?

b. (Tiendes a acercarte a las personas necesitadas con las que te encuentras, o
tratas de desentenderte de ellas? Busca en tu vida ejemplos de personas y situa-

ciones concretas.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz
c. ;Qué te hace pensar el texto de Bernanos sobre el amor a uno mismo?

d. Hasta qué punto intentas hacer del mandamiento nuevo de Jesus: ... como yo
os he amado, el santo y sefia de tus pautas de convivencia y de actuacién con

los demas?

8. Oracion final. Fue la escogida para la Campafia del Enfermo 2004, cuyo
tema fue Mds cerca de los que estan lejos. Viene a subrayar que en la busqueda
del projimo Dios es, como siempre, el que va delante de nosotros y sale a nues-
tro encuentro, en nuestra propia vida. El, en Jesucristo, es el primer y radical

Buen Samaritano. Asi lo debemos reconocer, uniéndonos al salmista (Sal 40):

En el Serior puse toda mi esperanza,
El se incliné hacia mi
Y escucho mi clamor.
Me saco de la fosa fatal,

Del fango cenagoso.

Asento mis pies sobre la roca,
Consolido mis pasos.

Puso en mi boca un canto nuevo,
Una alabanza a nuestro Dios.
Muchos lo veran y temeran,

Y en el Serior tendrdn confianza. Amén.

& a5 &8 a8 a8 S



