
VI. V. 29b¿Y QUIÉN ES MI PRÓJIMO?
LA PREGUNTA CUYA RESPUESTA HAY QUE BUSCAR 

EN EL CAMINO DE JERUSALÉN A JERICÓ.

1. Introducción. Este guión viene en-
cabezado por la segunda pregunta que
el maestro de la ley dirigió a Jesús, la
que puso en boca del nuevo Rabí la
parábola de El Buen Samaritano, e in-
trodujo esta figura en el Evangelio, en
el código ético-moral de la Ley nueva
del Amor, en la Tradición de la Igle-
sia, en el atrio de los gentiles de la
cultura mundial y en la historia de la

asistencia sanitaria y sociosanitaria des-
de hace algo más de dos mil años, has-
ta el día de hoy.

2. Meditación inicial. En su carta apostólica Salvifici doloris. Sobre el sentido
cristiano del sufrimiento humano, el Santo Padre Juan Pablo II nos proporciona
de entrada ya una pista abierta, alusiva a la causa promotora de la parábola del
Buen Samaritano. Dice el Santo Padre:

  Mediante esta parábola, Cristo quiso responder a la pregunta: ¿Y quién 
es mi prójimo?1 

  Sin embargo, desde el punto de vista pastoral, cabe ir más allá de esta afirma-
ción general, y plantear esta otra cuestión: ¿Por qué esa pregunta concreta, y 
no otra? Y ahí es Benedicto XVI quien nos aclara más acerca de los motivos la-
tentes en el segundo interrogante que el maestro de la ley plantea a Jesús: 

 Este hombre docto, que sabía perfectamente cuál era la respuesta, debe 
justificarse: la palabra de la Escritura2 es indiscutible,  pero su aplicación 

1 Ver Salvifici doloris 28. Ver en www.vatican.va.
2 Se refiere al doble mandamiento del amor a Dios y al prójimo.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



en la práctica de la vida suscitaba cuestiones que se discutían mucho en 
las escuelas (y en la vida misma).3  

  Es decir, los preceptos de la ley de Moisés no dejaban del todo claro a quién 
había que considerar prójimo en la vida cotidiana, para garantizar la observan-
cia fiel del mandamiento. Se trataba de una cuestión debatida y, por tanto, difu-
sa en cuanto a su extensión y límites.

3. Desde el camino de mi vida. A lo largo de esta andadura, he tenido no po-
cas veces el privilegio de encontrarme con personas excepcionales por su gran-
deza de espíritu y pareja sencillez. Una de ellas fue Pedro Laín Entralgo, al-
guien que hizo del saber su modo de aproximarse a cualesquiera otras personas,
convirtiéndose a lo largo de su prolongada vida en un auténtico samaritano,
vertedor por doquier del vino y el aceite4 de su amor al hombre y a los hom-
bres, al arte médico y la historia de su ejercicio, a su concepción integradora de
España y a Dios, a quien concebía como supremo Agape, infinito Amor de do-
nación, tal como lo había bebido en las cartas de San Pablo y San Juan.5

  Sólo en contadas ocasiones tuve la oportunidad de verme con el maestro Laín 
Entralgo cara a cara; han sido sobre todo sus libros los que han hecho de su ca-
maradería itinerante6 una relación duradera y fecunda para mí. Como muestra 
de ello, hoy quiero ofrecer su reflexión acerca del alcance e implicaciones per-
sonales del mandamiento Amarás a tu prójimo. La reproduzco íntegra casi al fi-
nal de este guión, como la segunda parte de este apartado. Para mí es lo mejor 
que he leído sobre el tema. 

4. Significados de la palabra prójimo. El vocablo en lengua española proviene
del latín proximus, más cercano, el cual es resultado de la contracción entre el

3 Joseph Ratzinger. Benedicto XVI: La parábola del buen samaritano (Lc 10, 25-37), en Jesús 
de Nazaret (primera parte), La esfera de los libros 2007, p. 235-243. 
4 Lo que hizo el Buen Samaritano con el herido. Ver Lc 10, 34.
5 Diego Gracia Guillén, su discípulo y sucesor en la cátedra de Historia de la Medicina, ha es-
crito un ensayo lúcido e inteligentemente apasionado sobre su maestro, titulado: Voluntad de 
comprensión. La aventura intelectual de Pedro Laín Entralgo, Triacastela, Madrid 2010.  Acon-
sejo vivamente su lectura.
6

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

 Feliz y certera expresión del propio Laín. 



adverbio prope, cerca, y el sufijo -ximus, más (como en máximo). Prójimo sería 
en este caso todo aquel que está -o a quien yo siento- más cercano a mí, por 
uno u otro motivo.

 San Jerónimo empleó esta palabra para traducir, a su vez, el término griego 
πκησιον (plesion). Este expresa de entrada la idea de asociarse con alguien, de 
entrar en su compañía. Y plesion asimismo es la palabra usada en la versión 
griega de los LXX para traducir el vocablo hebreo rea´, que literalmente quiere 
decir enfrente, frente a mí, cerca de mí.

  El prójimo es, pues, otro en principio cercano y conocido, o extraño y desco-
nocido para mí, pero alguien con quien puedo llegar a establecer un vínculo sea 
de forma pasajera, en un encuentro que suscita afinidad o simpatía; o bien en un 
encuentro más duradero e implicativo en virtud de la amistad, el amor, el com-
pañerismo, la mutua pertenencia a la misma familia, clan, tribu, país o patria.

  Centrándonos de nuevo en la indagación sobre el alcance de la segunda pre-
gunta del maestro de la ley, Benedicto XVI acude otra vez en nuestra ayuda: 

  La pregunta, en concreto, es: ¿Quién es el prójimo? La respuesta habi-
tual, que podía apoyarse también en textos de la Escritura, era que próji-
mo significaba connacional. El pueblo formaba una comunidad solidaria 
en la que cada uno tenía responsabilidades para con el otro, en la que 
cada uno era sostenido por el conjunto y, así, debía considerar al otro 
como a sí mismo, como parte de ese conjunto que le asignaba su espacio 
vital. 
  Entonces, los extranjeros, las gentes pertenecientes a otro pueblo, ¿no 
eran prójimos? Esto iba en contra de la Escritura, que exhortaba a amar 
precisamente también a los extranjeros, recordando que Israel mismo ha-
bía vivido en Egipto como forastero. No obstante, se discutía hasta qué lí-
mites se podía llegar; en general, se consideraba perteneciente a una co-
munidad solidaria, y por tanto prójimo, sólo al extranjero asentado en la 
tierra de Israel. Había también otras limitaciones bastante extendidas del 
concepto de prójimo; una sentencia rabínica enseñaba que no había que 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



considerar como prójimo a los herejes, delatores y apóstatas (Jeremías, p. 
170).  Además, se daba por descontado que tampoco eran prójimos los sa-
maritanos que, pocos años antes (entre el 6 y el 9 d.C.) habían contami-
nado la plaza del templo de Jerusalén al esparcir huesos humanos en los 
días de Pascua (Jeremías, p. 171).  

  Antes de entrar en el apartado siguiente, no quiero pasar por alto una observa-
ción complementaria a las del Santo Padre. En los diez mandamientos del Anti-
guo Testamento el prójimo aparece como la posible víctima de las agresiones u 
ofensas que se prohiben en ellos: 

  No matarás. No cometerás adulterio. No robarás. No darás falso testimo-
nio contra tu prójimo. No codiciarás los bienes de tu prójimo. No codicia-
rás la mujer de tu prójimo, ni su esclavo, ni su esclava, ni su buey, ni su 
asno, ni nada que sea de tu prójimo (Ex 20, 12-17).

  Desde la perspectiva de los últimos seis mandamientos de la Ley antigua, 
amarás implica, ante todo y al menos, no hacer daño al prójimo7 en su vida, su 
familia o sus bienes. Sin embargo, sigue sin quedar contestada del todo la pre-
gunta: ¿Y quién es mi prójimo? El apartado siguiente va en la línea de iluminar 
zonas aún oscuras al respecto.      

5. Algunas precisiones pastorales. 5.1. El prójimo al que he de amar. Vaya
por delante la advertencia, obvia por otro lado, de que no todo el mundo está de
acuerdo en que haya que amar al prójimo. Jean Paul Sartre, el filósofo exis-
tencialista francés, por ejemplo, declaró abiertamente y sin ningún empacho: El
infierno son los otros;8  frase que parece un eco contemporáneo del viejo dicho
latino homo homini lupus (el hombre es un lobo para el hombre). Sin entrar en
el análisis minucioso de la afirmación de Sartre, está claro que el autor francés
se encuentra en las antípodas del amor al prójimo.

  Otro ejemplo lo proporciona F. Nietzsche en su obra Así hablaba Zaratustra, 
7 En la bioética contemporánea, el viejo mandamiento no hacer daño (primum non nocere) es 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

denominado principio de no maleficencia, y considerado universalmente vinculante. 
8

 La frase aparece en su obra teatral Huis Clos (A puerta cerrada).



de la que recojo esta cita:

  Vuestro amor al prójimo es vuestro mal amor a vosotros mismos. Huís 
hacia el prójimo huyendo de vosotros mismos, y quisierais hacer de eso 
una virtud ... El tú ha sido santificado, pero el yo, todavía no; por eso co-
rre el hombre hacia el prójimo.9 

5.2. El amor propio, ¿es amor al prójimo? Para un cristiano, no es precisa-
mente atractivo, y menos aún fiable, el mensaje y hasta el nombre mismo de 
Nietzsche. Su visión del cristianismo como religión alentadora de una moral de 
esclavos habla por sí sola en este sentido. Y, sin embargo, un cristiano despierto 
y buscador de la verdad genuina del evangelio, no haría del todo oídos sordos a 
la advertencia del filósofo alemán por boca de Zaratustra.

  Es verdad que una tendencia fuertemente arraigada en la historia de la espiri-
tualidad y la ascética cristianas es la que invita al olvido, el desinterés, el me-
nosprecio y hasta la negación de uno mismo, como objeto de preferencia ante el 
amor de Dios y del prójimo. Estos dos últimos amores son los destacados en el 
doble mandamiento de la Ley de Dios y eso es lo que Jesús mismo parece llevar 
a la radicalidad extrema, cuando sostiene: 

  El que quiera venir en pos de mí que se niegue a sí mismo, que cargue 
con su cruz y que me siga. Porque quien quiera salvar su vida, la perderá; 
pero quien la pierda por mí, la encontrará (Mt 16, 24s y par.).

  Pero no hay que olvidar que el mandamiento del amor al prójimo tiene un re-
ferente directo: ... como a ti mismo. Así pues, el amor propio es clara y abierta-
mente afirmado en la Ley de Dios, y no puede ser de otra manera. En primer 
lugar, porque la persona más próxima a mí soy yo mismo, y no puedo co-
menzar siendo inconsecuente a la hora de cumplir el mandamiento divino. Na-
die da lo que no tiene, dice la sabiduría popular; por consiguiente, yo no puedo 
dar a otros algo que me niego a mí mismo. En la carta a los Efesios, San Pablo 
se hace eco, por contraste, de esta postura al hablar de los esposos cristianos, di-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

9

 Así habló Zaratustra, 17: Del amor al prójimo.



ciendo: Nadie jamás ha odiado su propia carne,1 0 sino que le da alimento y ca-
lor, como Cristo hace con la Iglesia (Ef 5, 29). 

 Además, si soy creyente, no puedo negarme a mí mismo que soy una criatura 
de Dios, plasmada1 1 a su imagen y semejanza, por consiguiente, buena y amable 
en principio por la voluntad creadora de Dios. Así lo corroboran el primer rela-
to de la creación,1 2 el libro de la Sabiduría1 3 y la primera carta de San Pablo a 
Timoteo.1 4 ¿Qué hemos, pues, de pensar y poner en práctica al respecto? ¿Debo, 
o no debo amarme a mí mismo?

Desde hace casi treinta años, la respuesta para mí más acertada a este dilema,
solo aparente, está contenida en estas palabras pertenecientes al Diario de un 
cura rural, de G. Bernanos:

  Odiarse a sí mismo es más fácil de lo que se cree ... Pero si todo orgullo 
estuviera muerto en nosotros, la gracia de las gracias estaría en amarse 
humildemente a sí mismo, como a cualquiera otro de los miembros su-
frientes de Cristo.1 5  

  La humildad, esa cualidad humana1 6 que, asentando al hombre en la tierra, lo 
proyecta hacia los cielos de su autorrealización en la comunión de vida con 
Dios, es al final la clave para superar el dilema entre el amor a uno mismo ba-
sado en la soberbia egoísta, y la negación de uno mismo, que conduce a la pro-
pia desnaturalización.1 7    

10 Ateniéndonos a la exégesis, la traducción debe ser: Nadie jamás se ha odiado a sí mismo. En 
el texto resuena el eco de Gen 2, 23s: Adán dijo: ¡Esta sí es hueso de mis huesos y carne de mi 
carne! ... Por eso abandonará el varón a su padre y a su madre, se unirá a su mujer y serán los 
dos una sola carne.
11 Es el vocablo que utiliza Ireneo de Lyon para describir lo especial de la creación del ser hu-
mano, en Gen 2, para diferenciar la plasmación alfarera que Dios realiza con sus manos al 
crear al adam, de la “simple” creación por la Palabra de la que surge el resto de los seres.
12 Gen 1, 31: Vio Dios todo lo que había hecho, y era muy bueno.
13 Ver IV, 5.1. p. 37.
14 1 Tim 4, 4: Toda criatura de Dios es buena, y no se debe rechazar nada, sino que hay que to-
marlo todo con acción de gracias.
15 La cita está tomada de Ch. Moeller: Bernanos o el profeta de la alegría; en Literatura del siglo 
XX y cristianismo, I: El silencio de Dios, Gredos, Madrid 1958, p. 456. 
16 Humildad es la palabra que traduce al castellano la latina humilitas la cual, a su vez, proce-
de de humus, el suelo fértil del que surge la vida. Hombre, por su parte, se dice en latín homo; 
y como homo y humus provienen de la misma raíz, resulta que la cualidad básica del ser hu-
mano -su punto  vital de partida- ha de ser la humildad. 
17

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

 Volveremos a encontrar a la humildad a continuación, en la cita de Laín Entralgo. 



  Como iremos viendo en guiones posteriores, Jesús va a transformar definitiva-
mente la noción de prójimo. Por de pronto, concentrará en el mandamiento del 
amor al prójimo los otros mandamientos, y lo enlazará indisolublemente con el 
mandamiento del amor a Dios (Mt 22, 34-40 p). Después de Jesús, Pablo decla-
rará solemnemente que toda la Ley se cumple en una sola frase, que es: Amarás 
a tu prójimo como a ti mismo (Ga 5, 14); y Santiago, en su carta, llamará a este 
mandamiento la ley regia de la Escritura (2, 8).

  En la parábola del Buen Samaritano Jesús cambia por completo la perspectiva 
del AT. No me toca a mí decidir quién es mi prójimo; es el camino de la vida 
el que me llevará a encontrarme con quien se halla en apuros, y aunque sea mi 
enemigo, pueda necesitarme y, por tanto, convertirse en prójimo mío. El amor 
universal he de manifestarlo ante cualquier persona que Dios ponga en mi ca-
mino.

6. Volviendo a la vida: ¿Qué implica amar al prójimo desde la perspectiva
cristiana? He aquí el prometido texto de Pedro Laín. Espero que sea tan prove-
choso a mis lectores como, al menos, lo ha sido para mí.

  Para los cristianos, el amor humano -la agapé- posee la consistencia re-
ligiosa y metafísica que desde su seno mismo exige un triple mandamiento. 
Si se quiere, un mismo mandamiento expresado en la Escritura mediante 
tres fórmulas distintas:

a) Ama a tu prójimo como a ti mismo. La exégesis más solvente ha mos-
trado con toda evidencia que el prójimo al que aluden los dos textos de Dt
6, 5 y Lv 19, 18 era el israelita, el hermano de raza y religión de quienes
habían de leer este mandamiento como suyo.

b) Ama a tu prójimo, como si tu prójimo fuese Cristo. Así puede ser for-
mulada la lección moral implícita en el texto escatológico de Mt 25, 39s.
Los pequeños hermanos son los menesterosos, cualquier hombre que, por
la razón que sea, necesita de compañía y ayuda. Puede muy bien hablarse,
con el teólogo Hans Urs von Balthasar, del sacramento del hermano.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



c) Ama a tu prójimo como si tú mismo fueses Cristo. Así lo declara, entre
otros, el tan conocido pasaje de San Juan: Mi precepto es: que os améis
los unos a los otros, como yo os he amado (XV, 12). El cristiano debe
amar a cualquier hombre como Cristo amó a los hombres. Arduo y estre-
mecedor problema, el de la realidad de ese como si. Aunque yo me llame
a mí mismo cristiano y efectivamente lo sea, yo no puedo ser Cristo; pen-
sar de otro modo sería una suerte de panteísmo cristológico. Mas, por otra
parte, tal expresión no es y no puede ser simple fórmula metafórica ...
Para el cristiano, algo inequívocamente real -aunque con realidad sobre-
natural, como luego dirá la teología- es afirmado con esas palabras.

  Afírmase con ellas, por un lado, que el cristiano verdaderamente fiel a 
Cristo logra en su realidad personal cierta deificación o cristificación. 
Siendo como Cristo, el cristiano se eleva a la condición de cooperador de 
Cristo ... y participa real y sobrenaturalmente en el ser del Verbo. De al-
guna manera, en alguna medida, las acciones del cristiano son en tal ca-
so, como las del propio Cristo, recapitulación (anakefalaiósis) y reconsti-
tución (apokatástasis) redentoras, corredentoras, más bien, de la humani-
dad entera. Tal me parece ser el fundamento teológico y real de la mag-
nanimidad cristiana.

  Dícese con estas palabras, por otra parte, que el cristiano efectivamente 
fiel a Cristo experimenta en su realidad -de alguna manera, en alguna me-
dida, cierto anonadamiento metafísico, cierta kénosis, para decirlo con la 
enérgica expresión de San Pablo. En el orden óntico, eso supone para el 
hombre el hecho de ser como Cristo ... en el tiempo, en el espacio y en la 
materia. Así debe ser entendido, a mi juicio, el fundamento de la humil-
dad cristiana.1 8  

    La vuelta a la vida creo que hay que completarla con estas palabras a cargo 
una vez más de Benedicto XVI:

18 (P. Laín Entralgo: La relación médico-enfermo. Historia y teoría, Alianza Ed. 1983, p. 107-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



  La actualidad de la parábola es evidente. Si la aplicamos a las dimen-
siones de la sociedad mundial, vemos cómo los pueblos explotados y sa-
queados de África nos conciernen. Vemos hasta qué punto son nuestros 
próximos; vemos que también nuestro estilo de vida, nuestra historia, en 
la que estamos implicados, los ha explotado y los explota. Un aspecto de 
esto es sobre todo el daño espiritual que les hemos causado. En lugar de 
darles a Dios, el Dios cercano a nosotros en Cristo, y aceptar de sus pro-
pias tradiciones lo que tiene valor y grandeza, y perfeccionarlo, les hemos 
llevado el cinismo de un mundo sin Dios; en el que sólo importa el poder 
y las ganancias; hemos destruido los criterios morales, con lo que la co-
rrupción y la falta de escrúpulos en el poder se han convertido en algo na-
tural. Y eso no sólo ocurre en África.
  ¿Y no encontramos también a nuestro alrededor personas explotadas y 
maltratadas? Las víctimas de la droga, del tráfico de personas, del turis-
mo sexual; personas destrozadas interiormente, vacías en medio de la ri-
queza material.
  Todo esto nos afecta y nos llama a tener los ojos y el corazón de quien es 
prójimo, y también el valor de amar al prójimo ... Tenemos que aprender 
de nuevo, desde lo más íntimo, la valentía de la bondad; sólo lo consegui-
remos si nosotros mismos nos hacemos buenos interiormente. si somos pró-
jimos desde dentro y cada uno percibe qué tipo de servicio se necesita en 
mi entorno y en el radio más amplio de mi existencia, y cómo puedo pres-
tarlo yo. 

7. Preguntas para la reflexión individual o en grupo. a. En líneas generales,
y en tu relación con los demás, ¿cómo te consideras?: ¿Abierto o retraído, cer-
cano o distante, generoso o egoísta?

b. ¿Tiendes a acercarte a las personas necesitadas con las que te encuentras, o
tratas de desentenderte de ellas? Busca en tu vida ejemplos de personas y situa-
ciones concretas.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



c. ¿Qué te hace pensar el texto de Bernanos sobre el amor a uno mismo?

d. Hasta qué punto intentas hacer del mandamiento nuevo de Jesús: ... como yo
os he amado, el santo y seña de tus pautas de convivencia y de actuación con
los demás?

8. Oración final. Fue la escogida para la Campaña del Enfermo 2004, cuyo
tema fue Más cerca de los que están lejos. Viene a subrayar que en la búsqueda
del prójimo Dios es, como siempre, el que va delante de nosotros y sale a nues-
tro encuentro, en nuestra propia vida. Él, en Jesucristo, es el primer y radical
Buen Samaritano. Así lo debemos reconocer, uniéndonos al salmista (Sal 40):

En el Señor puse toda mi esperanza,
Él se inclinó hacia mí
Y escuchó mi clamor.

Me sacó de la fosa fatal,
Del fango cenagoso.

Asentó mis pies sobre la roca,
Consolidó mis pasos.

Puso en mi boca un canto nuevo,
Una alabanza a nuestro Dios.
Muchos lo verán y temerán,

Y en el Señor tendrán confianza. Amén.

❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁ ❁

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz


