El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

XI. LA POSADA Y EL POSADERO.
EL CAMINO DE JERUSALEN A JERICO (5).

V. 35 Al dia siguiente, sacando dos denarios, se los dio al posadero

v le dijo: Cuida de €I, y lo que gastes de mas

yo te lo pagar¢ cuando vuelva.

1. Meditacion inicial. En 1967 fue inaugurado en Londres, el St Christopher
Hospice, centro irradiador en todo el
mundo a partir de entonces del llama-

do Movimiento Hospice, asi como de

lo que pocos afios mas tarde fueron
denominados los Cuidados Paliativos.
Su inspiradora y promotora, la Dra.
Cicely Saunders, publico el dia de su
inauguracion esta Declaracion institu-
cional, muy significativa por lo que se

refiere al tema que nos ocupa:

El St. Christopher’s Hospice esta basado en la fe cristiana en Dios, a
traves de Cristo. Su objetivo es expresar el amor de Dios a todo el que lle-
ga, y de todas las maneras posibles: en la destreza de la enfermeria y los
cuidados médicos, en el uso de todos los conocimientos cientificos para
aliviar el sufrimiento y el malestar, en la simpatia y entendimiento perso-
nal, con respeto a la dignidad de cada persona como hombre que es, apre-
ciada por Dios y por los hombres. Sin barreras de raza, color, clase, o

credo.

Esta posada de nuevo cufio es una de las innumerables muestras que nos pro-

porciona la historia sobre la incesante y multiforme accion samaritana del cris-



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jests Conde Herranz

tianismo, desde sus origenes hasta el dia de hoy. Una accién llevada a cabo por
gentes que, como el Buen Samaritano, saltan por encima de las barreras de ra-
za, color, clase, o credo para ejercitar con ellas la compasion-misericordia del

hesed divino, encarnado por Jesucristo.

2. Desde el camino de mi vida. Entre
las personas de categoria excepcional
que he ido encontrando a lo largo de
mi vida, dos mujeres irradian una luz
muy especial; las dos con idéntica pa-
sidn, vocacion y mision: asistir a quie-
nes inician la andadura del ultimo tra-
mo de su vida -el tiempo del morir-
con todos los recursos de su saber mé-
dico, su honda y prolongada experien-
cia asistencial y su fe cristiana abierta-

mente declarada y vivida.

Una de ellas, Elisabeth Kiibler-Ross,

me sorprendid, impresiono, conmovid y anim6 en mi brega pastoral alla por el
afio 1976, cuando cay6 en mis manos su primer y mas emblematico libro: Sobre
la muerte y los moribundos.' La otra, Cicely Saunders, fue la fundadora del St.

Christopher’s Hospice casi diez afios antes, como ya he dicho. De ella tuve no-
ticia tiempo después, en los primeros afios ochenta del siglo XX, cuando el in-
terés por el tiempo del morir y su proceso vital anexo se iba extendiendo por el
mundo sanitario, e iban surgiendo hospices y unidades de Cuidados Paliativos

en diversos lugares de la geografia mundial.

El impulso samaritano de ambas mujeres surgid como respuesta decidida al
imperativo cristiano de la caridad. En Cicely Saunders se expreso, por ejemplo,

en la declaracion institucional que menciono en el apartado anterior. Elisabeth

" Su titulo original es On Death and Dying; lo public6 en espainol la Ed. Martinez Roca.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

Kiibler-Ross lo refleja en diversos pasajes de sus escritos, y netamente en la
Prayer for healers que prologa su libro Death: the final stage of growth (la
muerte, el ultimo peldaiio del crecimiento),” y que constituye una parafrasis de
la oracion por la paz de Francisco de Asis. Elisabeth Kiibler-Ross profesé el
cristianismo protestante, y Cicely Saunders vivid en el seno de la Comunion

Anglicana hasta su conversion al Catolicismo, ya en edad avanzada.

3. Las posadas y posaderos samaritanos en la historia del cristianismo. Es
una vez mas el beato Juan Pablo II el que nos sefala la huella constante que la
parabola y figura del Buen Samaritano ha ido dejando a través de la historia de

estos dos ultimos milenios:

Esta actividad asume, en el transcurso de los siglos, formas instituciona-
les organizadas ... Y las instituciones que, a lo largo de las generaciones,
han realizado un servicio de samaritano se han desarrollado y especializa-
do todavia mas en nuestros dias. Esto prueba indudablemente que el hom-
bre de hoy se para con cada vez mayor atencion y perspicacia junto a los
sufrimientos del projimo, intenta comprenderlos y prevenirlos cada vez con
mayor precision. Posee una capacidad y especializacion cada vez mayores
en este sector. Viendo todo esto, podemos decir que la parabola del Sama-
ritano del Evangelio se ha convertido en uno de los elementos esenciales
de la cultura moral y de la civilizaciéon universalmente humana.

La parabola del buen Samaritano, que —como hemos dicho— pertenece
al Evangelio del sufrimiento, camina con él a lo largo de la historia de la
Iglesia y del cristianismo, a lo largo de la historia del hombre y de la hu-

manidad.’

Dicha andadura samaritana ha sido y es resaltada y estudiada hoy atentamente
por historiadores eclesidsticos y seculares, reconociendo en ella los antecedentes
y raices de multiples formas de asistencia sanitaria y sociosanitaria hoy en pleno

vigor y expansion. Sus multiples huellas son imposibles de resumir siquiera en

* Prentice-Hall, Inc, Englewood Cliffs, N. Jersey 1975.
* Salvifici dol. 30.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

un escrito de estas caracteristicas. S6lo cabe mencionar muy someramente sus

hitos y desarrollos mas generales.

3.1. Jesucristo, Buen Samaritano, el primer posadero. El es, de entrada,
quien nos acoge una y otra vez a todos en el hogar de su humanidad: Venid a
mi todos los que estdis cansados y agobiados, y yo os aliviaré (Mt 11, 28). Al
contacto con su persona y su mensaje descubrimos en los evangelios y el NT
una serie de caracteristicas que la cultura y la praxis sanitaria de la humanidad

han hecho suyas. Apuntemos solamente dos de ellas:

a. Jesus amplio a todos los seres humanos, sin distincion alguna, el beneficio de
la asistencia: ésta ha de ser para todos. Pues asistir para Jesus, segun la filoso-
fia subyacente a la pardabola del Buen Samaritano y a sus intervenciones con los
leprosos, significa convertir en proximo a cualquier lejano o extranio para ayu-
darle a salir de su situacion de enfermedad o desvalimiento. Y no hay barrera
impuesta por la naturaleza o por los hombres que justifique excluir a nadie de
dicha asistencia, pues ésta es un imperativo que brota del doble y complementa-

rio mandamiento universal de amar a Dios y al projimo.

b. Jesus considerd que la tarea asistencial es también un quehacer universal, de
todos, no privativo del Estado, o de ciertos estamentos u organizaciones politi-
cas, filantrdpicas, religiosas o de otra indole. Que para Jesus la asistencia ha de
ser tarea de todos -hasta donde sea posible a cada uno en cada caso- lo muestran
con toda claridad dos de los textos evangélicos mas clasicos sobre el asunto que
nos ocupa: la indicacion del final de nuestra pardbola en cuestion: Anda, y haz
tu lo mismo (Lc 10, 37); y el criterio del Juicio Final expresado en Mateo 25,
37.40.°

3.2. Las comunidades cristianas primitivas. a. Desde el comienzo. El impul-
so compasivo y activo del Buen Samaritano se empieza a percibir ya en el capi-

tulo 3 del Libro de los Hechos, que narra la curacion del lisiado que pedia li-

‘... estuve enfermo y me visitasteis ... cada vez que lo hicisteis con uno de estos, mis hermanos
mas pequerios.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

mosna a la entrada del Templo.” Como el Buen Samaritano, Pedro se conmueve
a la vista del lisiado, pasa inmediatamente a la accion sanadora y marca asi la
pauta inicial de la acogida por parte de la Iglesia de los heridos que va encon-
trando en el camino de la vida, durante toda su historia hasta hoy. A partir de
Pentecostés, el imperativo ético del seguimiento fiel de Jests impulsé a los
apéstoles a continuar las pautas asistenciales de su Maestro,’ en clave de acogida

sanadora.

b. Una sanidad comunitaria que surge de la base. Pero en seguida descu-
brieron que tal empresa comportaba enormes dificultades por la radical des-
proporcion existente entre las necesidades que habia que atender y los medios

disponibles para poder lograrlo.

En la antigiiedad la asistencia médico-técnica no llegd nunca de modo regular
y constante a los estratos inferiores de la sociedad, de los que procedia la abso-
luta mayoria de los miembros de las primeras comunidades. La medicina hipo-
cratica era lo que hoy llamariamos privada y sus servicios ocasionaban grandes
dispendios.” Por eso, durante el primer siglo y medio de existencia historica del
cristianismo no parece que se diera entre los cristianos la ayuda técnica o médi-

ca al enfermo, al menos con regularidad.

Sin embargo, las primeras comunidades cristianas mostraron que la penuria de
medios econdmicos y técnicos no era un obstaculo insalvable para implantar y
extender cada vez mas una asistencia de autentica calidad humana. Mostraron,
sobre todo, que la creatividad puede ser en sanidad un excelente antidoto fren-
te a la escasez de tales medios. En este sentido aquellas comunidades ofrecen un
modelo muy valido para replantear algunos de los problemas mas agudos que

hoy padece el mundo sanitario y sociosanitario.

La fuerza impulsora de esa creatividad fue una ética formulada en clave po-

sitiva, una incitacion constante a la accion bienhechora, cuyo programa cristali-

® Ver Hech 3, 1-10.
° Ver también Hech 4, 9-12; 5, 12.15; 8, 7; etc.

” Ver Mc 5, 26: Habia una mujer que padecia flujos de sangre desde hacia doce afios. Habia su-
frido mucho a manos de los médicos y se habia gastado en eso toda su fortuna ...



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

z6 en las obras de misericordia,’ y sirvio de banderin de enganche para reca-

bar la participacion en las tareas asistenciales de un buen niimero de miembros
de las comunidades. La ética de los primeros cristianos fue, pues, el motor de
una concepcion sanitaria basada sobre todo en los recursos humanos, dotada de

fuerte acento comunitario y participativo, surgida desde la base.

c. La visita a domicilio y las casas de acogida. A la par que definian el alcan-
ce, objeto y contenido de su actividad terapéutica, los primeros cristianos desa-
rrollaron medios y cauces adecuados para realizarla. Asi surgid, ya en la época
apostolica, la institucion de las viudas y las diaconisas, que practicaban la ayu-
da a los enfermos en el domicilio de éstos, y la conversion de las casas de algu-
nos cristianos en casas de acogida (xenodokoi) para enfermos y menesterosos,

como hizo el papa Cleto, tercer sucesor de Pedro, ya hacia el afo 77 d.C.

En el siglo III, segtn testimonio de la Didascalia Apostolorum (Ensefianza de
los Apostoles), se dividia el territorio pastoral de los obispos en barrios y se de-
signaba a cada uno de ellos un didcono, para que fuera el oido, el ojo y el cora-
zon del obispo, y mandaba que todos sirvieran, segun sus necesidades, a los an-

cianos y ancianas que no tienen fuerzas, como hermanos enfermos que son.

3.3. Los hospitales y enfermerias en la Edad Media. Casi al filo del transito
entre la Edad Antigua y el Medievo, en el afio 370, San Basilio fund6 el primer
hospital (nosocomios) propiamente dicho en Cesarea de Capadocia, sede titular
de su didcesis. El nuevo modelo de posada samaritana asi creado se asent6 en
todo el imperio bizantino y, desde €I, pas6 al mundo islamico. Menos de un si-
glo después, San Benito de Nursia, principal impulsor del monacato en Occi-
dente, incluia en la estructura arquitectonica de los monasterios construidos por
sus monjes un infirmarium (enfermeria) destinado a los monjes enfermos, y un
locus pauperum (una especie de dispensario) para atender a cuantos pobres y

enfermos de fuera acudian alli.

A lo largo de toda la Edad Media el nimero de hospitales, albergues y casas

® Reflejo fiel, a su vez, de las bienaventuranzas (Mt 5, 3-12) y de los criterios del Juicio Final
(Mt 25, 34-40).



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

de acogida crecid exponencialmente junto a las catedrales y en las rutas princi-
pales de peregrinaciones, como las de Jerusalén, Roma y Santiago de Compos-
tela. El impulso inicial de todo este movimiento samaritano lo habia dado el
propio San Benito en el capitulo 36 de su Regla monéstica: Ante todo y sobre
todo hay que cuidar a los enfermos, sirviéndoles como si fuesen el mismo Cristo

en persona.

3.4. De los siglos XIV a XIX. a. De arte moriendi. El comienzo del siglo XIV
trajo consigo un ahondamiento en la asistencia a los moribundos, promovido
por la publicacion del tratado teologico-pastoral De arte moriendi,” escrito ha-
cia 1307 por Jean de Gerson, canciller por entonces de la Universidad de Paris.
Este escrito tuvo una enorme repercusion en toda la Europa de ese siglo y de
los siguientes, hasta mediados del XIX. Constituyd un anticipo de los hospices

(casas de acogida para moribundos) y de los Cuidados Paliativos.

b. Las ordenes y congregaciones religiosas sanitarias a partir del siglo XVI.
Con la emergencia y progresiva hegemonia de los estados nacionales europeos,
estos fueron acaparando la titularidad de los hospitales, regidos hasta entonces
por la Iglesia. La asistencia a los enfermos, de ser considerada ante todo una
obra de misericordia y un signo de perfeccionamiento cristiano, se fue convir-

tiendo en un asunto de gestion y competencia del poder politico.

La mejor leccion que aportd la Iglesia durante este periodo fue su capacidad
de adaptacion a las nuevas circunstancias, para seguir cumpliendo el imperativo
de la caridad, y también su capacidad de compensar diversas carencias y defec-
tos estructurales de la incipiente sanidad civil. El vigor del espiritu asistencial
del evangelio tuvo entonces su maximo exponente en el nacimiento de nuevas
formas de vida religiosa, surgidas especificamente para asumir tareas asisten-

ciales.

Fue la obra de cristianos como Juan de Dios, Camilo de Lelis y Vicente de

Paul, que suscitaron una nueva figura en el campo de la sanidad: la del religio-

’ Sobre el arte de morir (y de ayudar a morir).



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

so y la religiosa sanitarios, que buscaban integrar en su persona y en su modo
de asistir la caridad cristiana y la competencia técnica, haciendo de €sta un sig-
no y un vehiculo de aquélla. Estos nuevos sanitarios -que en su gran mayoria no
eran clérigos, sino hermanos-'° contribuyeron notablemente a dotar de mayor

calidad la asistencia hospitalaria, por su esmero en humanizar el trato al enfer-
mo, tanto en su relacion directa con ¢él, como en la mejora de las condiciones
materiales de habitabilidad e higiene de los hospitales donde realizaban su la-

bor.

En nombre, una vez mads, de la caridad, supieron pacientemente llevar a cabo
lo que en el argot actual se denomina optimizar los recursos en beneficio del
usuario. Entraron a organizar y practicar la asistencia, como subsidiarios del
Estado, en los hospitales civiles. Pero, como esos nuevos hospitales distaban
mucho de cubrir las necesidades existentes, iniciaron la fundacion de hospitales
propios, destinados a los enfermos mas necesitados y desasistidos, a los que no

llegaban las prestaciones sanitarias del Estado.

Desde Juan de Dios hasta Teresa de Calcuta, los religiosos y religiosas sanita-
rias han sabido combinar, al menos, tres cualidades de gran importancia en sa-
nidad: sensibilidad social para acudir donde las necesidades asistenciales sean
mas acuciantes; calidad personal en el trato con los enfermos y gran eficacia

en la administracion y uso de los recursos puestos en sus manos.

3.5. El mundo contemporaneo: nuevos cambios en las posadas y en los po-
saderos. Desde finales del siglo XVIII podia percibirse con toda claridad que
las ciencias se despegaban de la tutela que sobre ellas ejercian la teologia, la
moral y la espiritualidad cristianas, asi como del corsé ideoldgico y practico
impuesto por la medicina hipocratico-galénica. La Ilustracion fue el movimien-
to cultural que llam¢é a la emancipacion cientifica y, a su llamada, la ciencia
descendid de los principios filoséficos universales al terreno de la experimenta-

cion directa de la realidad, ayudada por la nueva matematica.

10

Para no caer en la prohibiciéon expresa a los clérigos de practicar la medicina.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

Este fue el ambiente en el que la medicina se diversifico, especializo e inicio
la carrera de sus portentosas conquistas técnicas en el diagnostico y tratamiento
de las enfermedades. Su formidable despegue le llevd a ocupar el puesto hege-
monico en la organizacion de la asistencia. El siglo XIX es el tiempo en el que
se consolida la medicalizacion del hospital y, con ella, ya en nuestro siglo la de
la sanidad, cuando ésta crece mas en extension y recursos disponibles, por la
implantacion de los seguros obligatorios de enfermedad y de los sistemas nacio-

nales de salud.

Luego, desde mediados del siglo XX, se desarrolla la historia que todos cono-
cemos por haberla vivido y participado en ella de forma activa. Muchos hemos
ayudado a la Iglesia a abrir nuevas posadas, y hemos tratado de ser nuevos po-
saderos samaritanos, no so0lo adaptandonos a la evolucion cada vez mas vertigi-
nosa y acelerada del mundo sanitario y sociosanitario, sino siendo un abierto y
generoso complemento dentro de él, una fuente de iniciativas pioneras, una
avanzadilla en campos a los que no llega la imaginacion o la capacidad operati-

va del sistema. Pero esta es una historia que merece ser contada aparte.'’

4. Conclusion esperanzada. Lo Uinico que queda por decir en este guion, a mi
entender, es que la tradicion samaritana sigue viva y vigorosa en el seno de la
Iglesia y que, con la ayuda del Espiritu Santo, seguira acogiendo a los heridos
en el camino de la vida, hasta que todos seamos, a nuestra vez, acogidos defini-

tivamente en la Casa del Padre.

5. Preguntas para la reflexion individual o en grupo. a. ;Hasta qué¢ punto
conoces la Tradicion samaritana de la Iglesia a lo largo de su historia? ;Crees

que merece la pena conocerla?

b. (Te sientes un eslabon de ella desde tu vida concreta? Si asi fuera, jen qué

aspectos?

6. Oracién final. En cuanto enviado del Padre, como Presencia de El y del

" Ojald se dedique una futura Campafia del Enfermo a este tema, para abrir claras perspecti-
vas en el futuro a medio y largo plazo. Dejo aqui apuntada la sugerencia.



El Buen Samaritano. Anda y haz tG lo mismo. Jestis Conde Herranz

Hijo en el mundo, en la historia, en la Iglesia y en cada uno de nosotros, el Es-
piritu Santo es el gran Posadero, el dulce huésped del alma y descanso de
nuestro esfuerzo, es Aquel que acude en ayuda de nuestra debilidad.”’ Por eso,

brindo como oracion final la secuencia del domingo de Pentecostés:

Ven, Espiritu divino, manda tu luz desde el cielo,
Padre amoroso del pobre, Don en tus dones espléndido,
luz que penetras las almas, fuente del mayor consuelo.
Ven, dulce huesped del alma, descanso de nuestro esfuerzo;
tregua en el duro trabajo, brisa en las horas de fuego,
gozo que enjuga las lagrumas y recoforta en los duelos.
Entra hasta el fondo del alma, divina Luz, y enriquécenos,
mira el vacio del hombre si Tu le faltas por dentro;
mira el poder del pecado cuando no envias tu aliento.
Riega la tierra en sequia, sana el corazon enfermo,
lava las manchas, infunde calor de vida en el hielo;
doma al espiritu indomito, guia al que tuerce el sendero.
Reparte tus siete dones segun la fe de tus siervos,
por tu bondad y tu gracia, dale al esfuerzo su meérito.

Salva al que busca salvarse y danos tu gozo inmenso. Amén.

N
7N
N
7)Y
N
7)Y
N
7N
N
7N
N
7]
N
7]

“ Ver Rom 8, 26.



