
XI. LA POSADA Y EL POSADERO.
EL CAMINO DE JERUSALÉN A JERICÓ (5).

V. 35 Al día siguiente, sacando dos denarios, se los dio al posadero

y le dijo: Cuida de él, y lo que gastes de más
yo te lo pagaré cuando vuelva. 

1. Meditación inicial. En 1967 fue inaugurado en Londres, el St´Christopher
Hospice, centro irradiador en todo el
mundo a partir de entonces del llama-
do Movimiento Hospice, así como de
lo que pocos años más tarde fueron
denominados los Cuidados Paliativos.
Su inspiradora y promotora, la Dra.
Cicely Saunders, publicó el día de su
inauguración esta Declaración institu-
cional, muy significativa por lo que se
refiere al tema que nos ocupa:

  El St. Christopher´s Hospice está basado en la fe cristiana en Dios, a 
través de Cristo. Su objetivo es expresar el amor de Dios a todo el que lle-
ga, y de todas las maneras posibles: en la destreza de la enfermería y los 
cuidados médicos, en el uso de todos los conocimientos científicos para 
aliviar el sufrimiento y el malestar, en la simpatía y entendimiento perso-
nal, con respeto a la dignidad de cada persona como hombre que es, apre-
ciada por Dios y por los hombres. Sin barreras de raza, color, clase, o 
credo.

  Esta posada de nuevo cuño es una de las innumerables muestras que nos pro-
porciona la historia sobre la incesante y multiforme acción samaritana del cris-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



tianismo, desde sus orígenes hasta el día de hoy. Una acción llevada a cabo por 
gentes que, como el Buen Samaritano, saltan por encima de las barreras de ra-
za, color, clase, o credo para ejercitar con ellas la compasión-misericordia del 
hesed divino, encarnado por Jesucristo. 

2. Desde el camino de mi vida. Entre
las personas de categoría excepcional
que he ido encontrando a lo largo de
mi vida, dos mujeres irradian una luz
muy especial; las dos con idéntica pa-
sión, vocación y misión: asistir a quie-
nes inician la andadura del último tra-
mo de su vida -el tiempo del morir- 
con todos los recursos de su saber mé-
dico, su honda y prolongada experien-
cia asistencial y su fe cristiana abierta-
mente declarada y vivida.

  Una de ellas, Elisabeth Kübler-Ross,

 me sorprendió, impresionó, conmovió y animó en mi brega pastoral allá por el 
año 1976, cuando cayó en mis manos su primer y más emblemático libro: Sobre 
la muerte y los moribundos.1 La otra, Cicely Saunders, fue la fundadora del St. 
Christopher´s Hospice casi diez años antes, como ya he dicho. De ella tuve no-
ticia tiempo después, en los primeros años ochenta del siglo XX, cuando el in-
terés por el tiempo del morir y su proceso vital anexo se iba extendiendo por el 
mundo sanitario, e iban surgiendo hospices y unidades de Cuidados Paliativos 
en diversos lugares de la geografía mundial. 

  El impulso samaritano de ambas mujeres surgió como respuesta decidida al 
imperativo cristiano de la caridad. En Cicely Saunders se expresó, por ejemplo, 
en la declaración institucional que menciono en el apartado anterior. Elisabeth 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

1

 Su título original es On Death and Dying; lo publicó en español la Ed. Martínez Roca.



Kübler-Ross lo refleja en diversos pasajes de sus escritos, y netamente en la 
Prayer for healers que prologa su libro Death: the final stage of growth (la 
muerte, el último peldaño del crecimiento),2 y que constituye una paráfrasis de 
la oración por la paz de Francisco de Asís. Elisabeth Kübler-Ross profesó el 
cristianismo protestante, y Cicely Saunders vivió en el seno de la Comunión 
Anglicana hasta su conversión al Catolicismo, ya en edad avanzada.

3. Las posadas y posaderos samaritanos en la historia del cristianismo. Es
una vez más el beato Juan Pablo II el que nos señala la huella constante que la
parábola y figura del Buen Samaritano ha ido dejando a través de la historia de
estos dos últimos milenios:

  Esta actividad asume, en el transcurso de los siglos, formas instituciona-
les organizadas ... Y las instituciones que, a lo largo de las generaciones, 
han realizado un servicio de samaritano se han desarrollado y especializa-
do todavía más en nuestros días. Esto prueba indudablemente que el hom-
bre de hoy se para con cada vez mayor atención y perspicacia junto a los 
sufrimientos del prójimo, intenta comprenderlos y prevenirlos cada vez con 
mayor precisión. Posee una capacidad y especialización cada vez mayores 
en este sector. Viendo todo esto, podemos decir que la parábola del Sama-
ritano del Evangelio se ha convertido en uno de los elementos esenciales 
de la cultura moral y de la civilización universalmente humana. 
  La parábola del buen Samaritano, que —como hemos dicho— pertenece 
al Evangelio del sufrimiento, camina con él a lo largo de la historia de la 
Iglesia y del cristianismo, a lo largo de la historia del hombre y de la hu-
manidad.3 

  Dicha andadura samaritana ha sido y es resaltada y estudiada hoy atentamente 
por historiadores eclesiásticos y seculares, reconociendo en ella los antecedentes 
y raíces de múltiples formas de asistencia sanitaria y sociosanitaria hoy en pleno 
vigor y expansión. Sus múltiples huellas son imposibles de resumir siquiera en 

2 Prentice-Hall, Inc, Englewood Cliffs, N. Jersey 1975. 
3 Salvifici dol. 30.

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



un escrito de estas características. Sólo cabe mencionar muy someramente sus 
hitos y desarrollos más generales. 

3.1. Jesucristo, Buen Samaritano, el primer posadero. Él es, de entrada, 
quien nos acoge una y otra vez a todos en el hogar de su humanidad: Venid a 
mí todos los que estáis cansados y agobiados, y yo os aliviaré (Mt 11, 28). Al 
contacto con su persona y su mensaje descubrimos en los evangelios y el NT 
una serie de características que la cultura y la praxis sanitaria de la humanidad 
han hecho suyas. Apuntemos solamente dos de ellas:

a. Jesús amplió a todos los seres humanos, sin distinción alguna, el beneficio de
la asistencia: ésta ha de ser para todos. Pues asistir para Jesús, según la filoso-
fía subyacente a la parábola del Buen Samaritano y a sus intervenciones con los
leprosos, significa convertir en próximo a cualquier lejano o extraño para ayu-
darle a salir de su situación de enfermedad o desvalimiento. Y no hay barrera
impuesta por la naturaleza o por los hombres que justifique excluir a nadie de
dicha asistencia, pues ésta es un imperativo que brota del doble y complementa-
rio mandamiento universal de amar a Dios y al prójimo.

b. Jesús consideró que la tarea asistencial es también un quehacer universal, de
todos, no privativo del Estado, o de ciertos estamentos u organizaciones políti-
cas, filantrópicas, religiosas o de otra índole. Que para Jesús la asistencia ha de
ser tarea de todos -hasta donde sea posible a cada uno en cada caso- lo muestran
con toda claridad dos de los textos evangélicos más clásicos sobre el asunto que
nos ocupa: la indicación del final de nuestra parábola en cuestión: Anda, y haz
tú lo mismo (Lc 10, 37); y el criterio del Juicio Final expresado en Mateo 25,
37.40.4

3.2. Las comunidades cristianas primitivas. a. Desde el comienzo. El impul-
so compasivo y activo del Buen Samaritano se empieza a percibir ya en el capí-
tulo 3 del Libro de los Hechos, que narra la curación del lisiado que pedía li-

4 ... estuve enfermo y me visitasteis ... cada vez que lo hicisteis con uno de estos, mis hermanos 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

más pequeños.



mosna a la entrada del Templo.5 Como el Buen Samaritano, Pedro se conmueve 
a la vista del lisiado, pasa inmediatamente a la acción sanadora y marca así la 
pauta inicial de la acogida por parte de la Iglesia de los heridos que va encon-
trando en el camino de la vida, durante toda su historia hasta hoy. A partir de 
Pentecostés, el imperativo ético del seguimiento fiel de Jesús impulsó a los 
apóstoles a continuar las pautas asistenciales de su Maestro,6 en clave de acogida 
sanadora.

b. Una sanidad comunitaria que surge de la base. Pero en seguida descu-
brieron que tal empresa comportaba enormes dificultades por la radical des-
proporción existente entre las necesidades que había que atender y los medios
disponibles para poder lograrlo.

  En la antigüedad la asistencia médico-técnica  no llegó nunca de modo regular 
y constante a los estratos inferiores de la sociedad, de los que procedía la abso-
luta mayoría de los miembros de las primeras comunidades. La medicina hipo-
crática era lo que hoy llamaríamos privada y sus servicios ocasionaban grandes 
dispendios.7 Por eso, durante el primer siglo y medio de existencia histórica del 
cristianismo no parece que se diera entre los cristianos la ayuda técnica o médi-
ca al enfermo, al menos con regularidad. 

  Sin embargo, las primeras comunidades cristianas mostraron que la penuria de 
medios económicos y técnicos no era un obstáculo insalvable para implantar y 
extender cada vez más una asistencia de autentica calidad humana. Mostraron, 
sobre todo, que la creatividad puede ser en sanidad un excelente antídoto fren-
te a la escasez de tales medios. En este sentido aquellas comunidades ofrecen un 
modelo muy válido para replantear algunos de los problemas más agudos que 
hoy padece el mundo sanitario y sociosanitario. 

  La fuerza impulsora de esa creatividad fue una ética formulada en clave po-
sitiva, una incitación constante a la acción bienhechora, cuyo programa cristali-
5 Ver Hech 3, 1-10.
6 Ver también Hech 4, 9-12; 5, 12.15; 8, 7; etc.
7 Ver Mc 5, 26: Había una mujer que padecía flujos de sangre desde hacía doce años. Había su-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

frido mucho a manos de los médicos y se había gastado en eso toda su fortuna ... 



zó en las obras de misericordia,8 y sirvió de banderín de enganche para reca-
bar la participación en las tareas asistenciales de un buen número de miembros 
de las comunidades. La ética de los primeros cristianos fue, pues, el motor de 
una concepción sanitaria basada sobre todo en los recursos humanos, dotada de 
fuerte acento comunitario y participativo, surgida desde la base. 

c. La visita a domicilio y las casas de acogida. A la par que definían el alcan-
ce, objeto y contenido de su actividad terapéutica, los primeros cristianos desa-
rrollaron medios y cauces adecuados para realizarla. Así surgió, ya en la época
apostólica, la institución de las viudas y las diaconisas, que practicaban la ayu-
da a los enfermos en el domicilio de éstos, y la conversión de las casas de algu-
nos cristianos en casas de acogida (xenodokoi) para enfermos y menesterosos,
como hizo el papa Cleto, tercer sucesor de Pedro, ya hacia el año 77 d.C.

  En el siglo III, según testimonio de la Didascalia Apostolorum (Enseñanza de 
los Apóstoles), se dividía el territorio pastoral de los obispos en barrios y se de-
signaba a cada uno de ellos un diácono, para que fuera el oído, el ojo y el cora-
zón del obispo, y mandaba que todos sirvieran, según sus necesidades, a los an-
cianos y ancianas que no tienen fuerzas, como hermanos enfermos que son.  

3.3. Los hospitales y enfermerías en la Edad Media. Casi al filo del tránsito 
entre la Edad Antigua y el Medievo, en el año 370, San Basilio fundó el primer 
hospital (nosocomios) propiamente dicho en Cesarea de Capadocia, sede titular 
de su diócesis. El nuevo modelo de posada samaritana así creado se asentó en 
todo el imperio bizantino y, desde él, pasó al mundo islámico. Menos de un si-
glo después, San Benito de Nursia, principal impulsor del monacato en Occi-
dente, incluía en la estructura arquitectónica de los monasterios construidos por 
sus monjes un infirmarium (enfermería) destinado a los monjes enfermos, y un 
locus pauperum (una especie de dispensario) para atender a cuantos pobres y 
enfermos de fuera acudían allí. 

 A lo largo de toda la Edad Media el número de hospitales, albergues y casas 
8 Reflejo fiel, a su vez, de las bienaventuranzas (Mt 5, 3-12) y de los criterios del Juicio Final 
(Mt 25, 34-40).

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz



de acogida creció exponencialmente junto a las catedrales y en las rutas princi-
pales de peregrinaciones, como las de Jerusalén, Roma y Santiago de Compos-
tela. El impulso inicial de todo este movimiento samaritano lo había dado el 
propio San Benito en el capítulo 36 de su Regla monástica: Ante todo y sobre 
todo hay que cuidar a los enfermos, sirviéndoles como si fuesen el mismo Cristo 
en persona.

3.4. De los siglos XIV a XIX. a. De arte moriendi. El comienzo del siglo XIV 
trajo consigo un ahondamiento en la asistencia a los moribundos, promovido 
por la publicación del tratado teológico-pastoral De arte moriendi,9  escrito ha-
cia 1307 por Jean de Gerson, canciller por entonces de la Universidad de Paris. 
Este escrito tuvo una enorme repercusión en toda la Europa de ese siglo y de 
los siguientes, hasta mediados del XIX. Constituyó un anticipo de los hospices 
(casas de acogida para moribundos) y de los Cuidados Paliativos.

b. Las órdenes y congregaciones religiosas sanitarias a partir del siglo XVI.
Con la emergencia y progresiva hegemonía de los estados nacionales europeos,
estos fueron acaparando la titularidad de los hospitales, regidos hasta entonces
por la Iglesia. La asistencia a los enfermos, de ser considerada ante todo una
obra de misericordia y un signo de perfeccionamiento cristiano, se fue convir-
tiendo en un asunto de gestión y competencia del poder político.

  La mejor lección que aportó la Iglesia durante este periodo fue su capacidad 
de adaptación a las nuevas circunstancias, para seguir cumpliendo el imperativo 
de la caridad, y también su capacidad de compensar diversas carencias y defec-
tos estructurales de la incipiente sanidad civil. El vigor del espíritu asistencial 
del evangelio tuvo entonces su máximo exponente en el nacimiento de nuevas 
formas de vida religiosa, surgidas específicamente para asumir tareas asisten-
ciales. 

  Fue la obra de cristianos como Juan de Dios, Camilo de Lelis y Vicente de 
Paúl, que suscitaron una nueva figura en el campo de la sanidad: la del religio-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

9

 Sobre el arte de morir (y de ayudar a morir).



so y la religiosa sanitarios, que buscaban integrar en su persona y en su modo 
de asistir la caridad cristiana y la competencia técnica, haciendo de ésta un sig-
no y un vehículo de aquélla. Estos nuevos sanitarios -que en su gran mayoría no 
eran clérigos, sino hermanos-1 0 contribuyeron notablemente a dotar de mayor 
calidad la asistencia hospitalaria, por su esmero en humanizar el trato al enfer-
mo, tanto en su relación directa con él, como en la mejora de las condiciones 
materiales de habitabilidad e higiene de los hospitales donde realizaban su la-
bor. 

  En nombre, una vez más, de la caridad, supieron pacientemente llevar a cabo 
lo que en el argot actual se denomina optimizar los recursos en beneficio del 
usuario. Entraron a organizar y practicar la asistencia, como subsidiarios del 
Estado, en los hospitales civiles. Pero, como esos nuevos hospitales distaban 
mucho de cubrir las necesidades existentes, iniciaron la fundación de hospitales 
propios, destinados a los enfermos más necesitados y desasistidos, a los que no 
llegaban las prestaciones sanitarias del Estado. 

  Desde Juan de Dios hasta Teresa de Calcuta, los religiosos y religiosas sanita-
rias han sabido combinar, al menos, tres cualidades de gran importancia en sa-
nidad: sensibilidad social para acudir donde las necesidades asistenciales sean 
más acuciantes; calidad personal en el trato con los enfermos y gran eficacia 
en la administración y uso de los recursos puestos en sus manos. 

3.5. El mundo contemporáneo: nuevos cambios en las posadas y en los po-
saderos. Desde finales del siglo XVIII podía percibirse con toda claridad que 
las ciencias se despegaban de la tutela que sobre ellas ejercían la teología, la 
moral y la espiritualidad cristianas, así como del corsé ideológico y práctico 
impuesto por la medicina hipocrático-galénica. La Ilustración fue el movimien-
to cultural que llamó a la emancipación científica y, a su llamada, la ciencia 
descendió de los principios filosóficos universales al terreno de la experimenta-
ción directa de la realidad, ayudada por la nueva matemática. 

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

10

 Para no caer en la prohibición expresa a los clérigos de practicar la medicina.



  Éste fue el ambiente en el que la medicina se diversificó, especializó e inició 
la carrera de sus portentosas conquistas técnicas en el diagnóstico y tratamiento 
de las enfermedades. Su formidable despegue le llevó a ocupar el puesto hege-
mónico en la organización de la asistencia. El siglo XIX es el tiempo en el que 
se consolida la medicalización del hospital y, con ella, ya en nuestro siglo la de 
la sanidad, cuando ésta crece más en extensión y recursos disponibles, por la 
implantación de los seguros obligatorios de enfermedad y de los sistemas nacio-
nales de salud.

  Luego, desde mediados del siglo XX, se desarrolla la historia que todos cono-
cemos por haberla vivido y participado en ella de forma activa. Muchos hemos 
ayudado a la Iglesia a abrir nuevas posadas, y hemos tratado de ser nuevos po-
saderos samaritanos, no sólo adaptándonos a la evolución cada vez más vertigi-
nosa y acelerada del mundo sanitario y sociosanitario, sino siendo un abierto y 
generoso complemento dentro de él, una fuente de iniciativas pioneras, una 
avanzadilla en campos a los que no llega la imaginación o la capacidad operati-
va del sistema. Pero esta es una historia que merece ser contada aparte.1 1 

4. Conclusión esperanzada. Lo único que queda por decir en este guión, a mi
entender, es que la tradición samaritana sigue viva y vigorosa en el seno de la
Iglesia y que, con la ayuda del Espíritu Santo, seguirá acogiendo a los heridos
en el camino de la vida, hasta que todos seamos, a nuestra vez, acogidos defini-
tivamente en la Casa del Padre.

5. Preguntas para la reflexión individual o en grupo. a. ¿Hasta qué punto
conoces la Tradición samaritana de la Iglesia a lo largo de su historia? ¿Crees
que merece la pena conocerla?

b. ¿Te sientes un eslabón de ella desde tu vida concreta? Si así fuera, ¿en qué
aspectos?

6. Oración final. En cuanto enviado del Padre, como Presencia de Él y del
11 Ojalá se dedique una futura Campaña del Enfermo a este tema, para abrir claras perspecti-

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

vas en el futuro a medio y largo plazo. Dejo aquí apuntada la sugerencia. 



Hijo en el mundo, en la historia, en la Iglesia y en cada uno de nosotros, el Es-
píritu Santo es el gran Posadero, el dulce huésped del alma y descanso de 
nuestro esfuerzo; es Aquel que acude en ayuda de nuestra debilidad.1 2 Por eso, 
brindo como oración final la secuencia del domingo de Pentecostés:

Ven, Espíritu divino, manda tu luz desde el cielo;
Padre amoroso del pobre, Don en tus dones espléndido;
luz que penetras las almas, fuente del mayor consuelo.

Ven, dulce huesped del alma, descanso de nuestro esfuerzo;
tregua en el duro trabajo, brisa en las horas de fuego;
gozo que enjuga las lágrumas y recoforta en los duelos.

Entra hasta el fondo del alma, divina Luz, y enriquécenos;
mira el vacío del hombre si Tú le faltas por dentro;

mira el poder del pecado cuando no envías tu aliento.
Riega la tierra en sequía, sana el corazón enfermo,
lava las manchas, infunde calor de vida en el hielo;

doma al espíritu indómito, guía al que tuerce el sendero.
Reparte tus siete dones según la fe de tus siervos,

por tu bondad y tu gracia, dale al esfuerzo su mérito.
Salva al que busca salvarse y danos tu gozo inmenso. Amén.

❇ ❇ ❇ ❇ ❇ ❇ ❇

El Buen Samaritano. Anda y haz tú lo mismo. Jesús Conde Herranz

12

 Ver Rom 8, 26.


