Mensaje del Santo Padre Ledon XIV
para la XXXIV Jornada Mundial del Enfermo 2026

La compasion del samaritano: amar llevando el dolor del otro
Queridos hermanos y hermanas:

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrara solemnemente en Chiclayo, Peru, el
11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido proponer de nuevo la imagen del buen
samaritano, siempre actual y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la
dimensién social de la compasion, para poner la atencidon en los necesitados y los que
sufren, como son los enfermos.

Todos hemos escuchado y leido este conmovedor texto de san Lucas (cf. Lc 10,25-37). A
un doctor de la ley que le pregunta quién es el proéjimo al que debe amar, Jesus le
responde contando una historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericd fue asaltado
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita pasaron de largo, pero
un samaritano se compadecié de él, vendo sus heridas, lo llevd a una posada y pagé para
que lo cuidaran. He deseado proponer la reflexion de este pasaje biblico con la clave
hermenéutica de la Enciclica Fratelli tutti de mi querido predecesor el Papa Francisco,
donde la compasion y la misericordia hacia el necesitado no se reducen a un mero
esfuerzo individual, sino que se realizan en la relacion: con el hermano necesitado, con
quienes lo cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor.

1. El regalo del encuentro: la alegria de dar cercania y presencia

Vivimos inmersos en la cultura de lo rapido, de lo inmediato, de las prisas, asi como
también del descarte y la indiferencia, que nos impide acercarnos y detenernos en el
camino para mirar las necesidades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parabola
narra que el samaritano al ver al herido no “pasé de largo”, sino que tuvo para él una
mirada abierta y atenta, la mirada de Jesus, que lo llevd a una cercania humana vy
solidaria. El samaritano «se detuvo, le regald cercania, lo curd con sus propias manos,
puso también dinero de su bolsillo y se ocupd de él. Sobre todo [...] le dio su
tiempo». [1] Jesls no ensefa quiénes el prdjimo, sino como hacerse préjimo, es decir,
cdmo volvernos nosotros cercanos. [2] Al respecto, podemos afirmar con san Agustin que
el Sefior no quiso ensefiar quién era el préjimo de aquel hombre, sino a quién debia él
hacerse projimo. Pues nadie es prdjimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a
él. Asi pues, se hizo préjimo aquel que mostré misericordia. [3]

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser préjimo no depende de la cercania
fisica o social, sino de la decision de amar. Por eso, el cristiano se hace prdjimo del que
sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acerco a la
humanidad herida. No son meros gestos de filantropia, sino signos en los que se puede
percibir que la participacién personal en los sufrimientos del otro implica el darse a si
mismo, supone ir mas alla de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea
parte del don. [4] Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que
por amor se entregd por nosotros. San Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando
de su encuentro con los leprosos, decia: «El Sefior me llevd hasta ellos», [5] porque a
través de ellos habia descubierto la dulce alegria de amar.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es.html

El regalo del encuentro nace del vinculo con Jesucristo, al que identificamos como el buen
samaritano que nos ha traido la salud eterna, y al que hacemos presente cuando nos
inclinamos ante el hermano herido. San Ambrosio decia: «Puesto que nadie es tan
verdaderamente nuestro préjimo como el que ha curado nuestras heridas, amémoslo
viendo en él a nuestro Sefor, y queramosle como a nuestro préjimo; pues nada hay tan
proximo a los miembros como la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo,
y a todo aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del
cuerpo». [6] Ser uno en el Uno, en la cercania, en la presencia, en el amor recibido y
compartido, y gozar, asi como san Francisco, de la dulzura de haberlo encontrado.

2. La mision compartida en el cuidado de los enfermos

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovid”. Tener compasion implica
una emocion profunda, que mueve a la accidn. Es un sentimiento que brota del interior y
lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno. En esta parabola, la compasién es el rasgo
distintivo del amor activo. No es tedrica ni sentimental, se traduce en gestos concretos; el
samaritano se acerca, cura, se hace cargoy cuida. Pero atencidon, no lo hace solo,
individualmente, «el samaritano busco un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al
igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea mas
fuerte que la suma de pequenas individualidades». [7] Yo mismo he constatado, en mi
experiencia como misionero y obispo en Perl, cdmo muchas personas comparten la
misericordia y la compasion al estilo del samaritano y el posadero. Los familiares, los
vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos otros que se
detienen, se acercan, curan, cargan, acompanan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasion
una dimensidn social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado de relaciones,
supera el mero compromiso individual. De este modo, en la Exhortacion apostdlica Dilexi
teno sblo me he referido al cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la
mision de la Iglesia, sino como una auténtica «accion eclesial» (n. 49). En ella citaba a san
Cipriano para ver como en esa dimension podemos verificar la salud de nuestra sociedad:
«Esta epidemia que parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno y
examina el espiritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a los enfermos, si los
parientes se aman sinceramente, si los senores tienen piedad de los siervos enfermos, si
los médicos no abandonan a los enfermos que implorans. [8]

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en el que
llevamos, segun nuestra propia vocacion, la compasion del Sefor por el sufrimiento de
todos los hombres. [9] Es mas, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el
dolor de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos manda acudir
para el bien de todos. En ese sentido se identifica con el dolor de Cristo y, ofrecido
cristianamente, acelera el cumplimiento de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de
todos. [10]

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y con el
hermano

En el doble mandamiento: «Amaras al Sefior tu Dios con todo tu corazdn, con toda tu
alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente; y a tu préjimo como a ti mismo»
( Lc10,27), podemos reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus dimensiones. «El amor al


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html

projimo representa la prueba tangible de la autenticidad del amor a Dios, como asevera el
apostol Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud en nosotros. [...] Dios
es amor, y el que permanece en el amor permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1
Jn4,12.16)». [11] Aunque el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el préjimo y uno
mismo, y, en ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son siempre
inseparables. [12] El primado del amor divino conlleva que la accién del hombre sea
realizada sin interés personal ni recompensa, sino como manifestacion de un amor que
trasciende las normas rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al préjimo es amar
a Dios en la practica. [13]

Esta dimensidon también nos permite contrastar lo que significa amarse a si mismo. Supone
alejar de nosotros el interés de cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra
propia dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posicion o linaje [14] y recuperar
nuestra propia posicion ante Dios y ante el hermano. Decia Benedicto XVI que «la criatura
humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales.
Cuanto mas las vive de manera auténtica, tanto mas madura también en la propia
identidad personal. EI hombre se valoriza no aislandose sino poniéndose en relacion con
los otros y con Dios». [15]

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la humanidad
es un estilo de vida basado en el amor fraterno, que tiene su raiz en el amor de
Dios». [16] Deseo vivamente que no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta
dimensidn fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y solidaria que tiene
su raiz mas intima en nuestra uniéon con Dios, en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese
amor divino, podremos realmente entregarnos en favor de todos los que sufren,
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y afligidos.

Elevemos nuestra oracion a la Bienaventurada Virgen Maria, Salud de los Enfermos;
pidamos su ayuda por todos los que sufren, los necesitados de compasion, escucha y
consuelo, y supliguemos su intercesion con esta antigua oracion, que se rezaba en familia
por quienes viven en la enfermedad y en el dolor:

Dulce Madre, no te alejes,

tu vista de mi no apartes.
Ven conmigo a todas partes

y nunca solo me dejes.

Ya que me proteges tanto
como verdadera Madre,

Haz que me bendiga el Padre,
el Hijo y el Espiritu Santo.

Imparto de corazon mi bendicidn apostdlica a todos los enfermos, a sus familiares y a
quienes los cuidan, a los trabajadores del ambito sanitario, a los agentes de pastoral de la
salud y muy especialmente a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo.

Vaticano, 13 de enero de 2026

LEON PP. XIV


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html

[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63.

[2] Cf. ibid., 80-82.
[3] Cf. S. Agustin, Sermones 171, 2; 179 A, 7.

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S. Juan Pablo II, Carta
ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 28.

[5] S. Francisco de Asis, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110.
[6] S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, V11, 84.

[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78.

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16.

[9] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24.

[10] Cf. ibid., 31.

[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26.

[12] Cf. ibid.

[13] Cf. Francisco , Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79.

[14] Cf. jbid., 101.

[15] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53.

[16] Francisco, Mensaje a los participantes del 33° Festival internacional de los jovenes
(MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 julio 2022).



https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html

