
Mensaje del Santo Padre León XIV  
para la XXXIV Jornada Mundial del Enfermo 2026 

La compasión del samaritano: amar llevando el dolor del otro 

Queridos hermanos y hermanas: 

La XXXIV Jornada Mundial del Enfermo se celebrará solemnemente en Chiclayo, Perú, el 
11 de febrero de 2026. Por este motivo, he querido proponer de nuevo la imagen del buen 
samaritano, siempre actual y necesaria para redescubrir la belleza de la caridad y la 
dimensión social de la compasión, para poner la atención en los necesitados y los que 
sufren, como son los enfermos. 

Todos hemos escuchado y leído este conmovedor texto de san Lucas (cf. Lc 10,25-37). A 
un doctor de la ley que le pregunta quién es el prójimo al que debe amar, Jesús le 
responde contando una historia: un hombre que viajaba de Jerusalén a Jericó fue asaltado 
por ladrones y abandonado casi muerto; un sacerdote y un levita pasaron de largo, pero 
un samaritano se compadeció de él, vendó sus heridas, lo llevó a una posada y pagó para 
que lo cuidaran. He deseado proponer la reflexión de este pasaje bíblico con la clave 
hermenéutica de la Encíclica Fratelli tutti, de mi querido predecesor el Papa Francisco, 
donde la compasión y la misericordia hacia el necesitado no se reducen a un mero 
esfuerzo individual, sino que se realizan en la relación: con el hermano necesitado, con 
quienes lo cuidan y, fundamentalmente, con Dios que nos da su amor. 

1. El regalo del encuentro: la alegría de dar cercanía y presencia 

Vivimos inmersos en la cultura de lo rápido, de lo inmediato, de las prisas, así como 
también del descarte y la indiferencia, que nos impide acercarnos y detenernos en el 
camino para mirar las necesidades y los sufrimientos a nuestro alrededor. La parábola 
narra que el samaritano al ver al herido no “pasó de largo”, sino que tuvo para él una 
mirada abierta y atenta, la mirada de Jesús, que lo llevó a una cercanía humana y 
solidaria. El samaritano «se detuvo, le regaló cercanía, lo curó con sus propias manos, 
puso también dinero de su bolsillo y se ocupó de él. Sobre todo […] le dio su 
tiempo». [1] Jesús no enseña quién es el prójimo, sino cómo hacerse prójimo, es decir, 

cómo volvernos nosotros cercanos. [2] Al respecto, podemos afirmar con san Agustín que 
el Señor no quiso enseñar quién era el prójimo de aquel hombre, sino a quién debía él 
hacerse prójimo. Pues nadie es prójimo de otro sino cuando se acerca voluntariamente a 
él. Así pues, se hizo prójimo aquel que mostró misericordia. [3] 

El amor no es pasivo, va al encuentro del otro; ser prójimo no depende de la cercanía 
física o social, sino de la decisión de amar. Por eso, el cristiano se hace prójimo del que 
sufre, siguiendo el ejemplo de Cristo, el verdadero Samaritano divino que se acercó a la 
humanidad herida. No son meros gestos de filantropía, sino signos en los que se puede 
percibir que la participación personal en los sufrimientos del otro implica el darse a sí 
mismo, supone ir más allá de cubrir necesidades, para llegar a que nuestra persona sea 
parte del don. [4] Esta caridad se alimenta necesariamente del encuentro con Cristo, que 
por amor se entregó por nosotros. San Francisco lo explicaba muy bien cuando, hablando 
de su encuentro con los leprosos, decía: «El Señor me llevó hasta ellos», [5] porque a 
través de ellos había descubierto la dulce alegría de amar. 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es.html


El regalo del encuentro nace del vínculo con Jesucristo, al que identificamos como el buen 
samaritano que nos ha traído la salud eterna, y al que hacemos presente cuando nos 
inclinamos ante el hermano herido. San Ambrosio decía: «Puesto que nadie es tan 
verdaderamente nuestro prójimo como el que ha curado nuestras heridas, amémoslo 
viendo en él a nuestro Señor, y querámosle como a nuestro prójimo; pues nada hay tan 
próximo a los miembros como la cabeza. Y amemos también al que es imitador de Cristo, 
y a todo aquel que se asocia al sufrimiento del necesitado por la unidad del 
cuerpo». [6] Ser uno en el Uno, en la cercanía, en la presencia, en el amor recibido y 
compartido, y gozar, así como san Francisco, de la dulzura de haberlo encontrado. 

2. La misión compartida en el cuidado de los enfermos 

Prosigue san Lucas diciendo que el samaritano “se conmovió”. Tener compasión implica 

una emoción profunda, que mueve a la acción. Es un sentimiento que brota del interior y 
lleva al compromiso con el sufrimiento ajeno. En esta parábola, la compasión es el rasgo 
distintivo del amor activo. No es teórica ni sentimental, se traduce en gestos concretos; el 
samaritano se acerca, cura, se hace cargo y cuida. Pero atención, no lo hace solo, 
individualmente, «el samaritano buscó un posadero que pudiera cuidar de ese hombre, al 
igual que nosotros estamos llamados a invitar y a reunirnos en un “nosotros” que sea más 
fuerte que la suma de pequeñas individualidades». [7] Yo mismo he constatado, en mi 
experiencia como misionero y obispo en Perú, cómo muchas personas comparten la 
misericordia y la compasión al estilo del samaritano y el posadero. Los familiares, los 
vecinos, los operadores sanitarios, los agentes de pastoral sanitaria y tantos otros que se 
detienen, se acercan, curan, cargan, acompañan y ofrecen de lo suyo, dan a la compasión 
una dimensión social. Esta experiencia, que se realiza en un entramado de relaciones, 
supera el mero compromiso individual. De este modo, en la Exhortación apostólica Dilexi 
te no sólo me he referido al cuidado de los enfermos como una “parte importante” de la 
misión de la Iglesia, sino como una auténtica «acción eclesial» (n. 49). En ella citaba a san 
Cipriano para ver cómo en esa dimensión podemos verificar la salud de nuestra sociedad: 
«Esta epidemia que parece tan horrible y funesta pone a prueba la justicia de cada uno y 
examina el espíritu de los hombres, verificando si los sanos sirven a los enfermos, si los 
parientes se aman sinceramente, si los señores tienen piedad de los siervos enfermos, si 
los médicos no abandonan a los enfermos que imploran». [8]   

El ser uno en el Uno supone sentirnos verdaderamente miembros de un cuerpo en el que 
llevamos, según nuestra propia vocación, la compasión del Señor por el sufrimiento de 
todos los hombres. [9] Es más, el dolor que nos conmueve, no es un dolor ajeno, es el 
dolor de un miembro de nuestro propio cuerpo al que nuestra Cabeza nos manda acudir 
para el bien de todos. En ese sentido se identifica con el dolor de Cristo y, ofrecido 
cristianamente, acelera el cumplimiento de la plegaria del mismo Salvador por la unidad de 
todos. [10] 

3. Movidos siempre por el amor a Dios, para encontrarnos con nosotros mismos y con el 
hermano 

En el doble mandamiento: «Amarás al Señor tu Dios con todo tu corazón, con toda tu 
alma, con todas tus fuerzas y con toda tu mente; y a tu prójimo como a ti mismo» 
( Lc 10,27), podemos reconocer el primado del amor a Dios y su consecuencia directa con 
la forma de amar y relacionarse del hombre en todas sus dimensiones. «El amor al 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html


prójimo representa la prueba tangible de la autenticidad del amor a Dios, como asevera el 
apóstol Juan: “Nadie ha visto nunca a Dios: si nos amamos los unos a los otros, Dios 
permanece en nosotros y el amor de Dios ha llegado a su plenitud en nosotros. […] Dios 
es amor, y el que permanece en el amor permanece en Dios, y Dios permanece en él” ( 1 
Jn 4,12.16)». [11] Aunque el objeto de ese amor sea distinto: Dios, el prójimo y uno 
mismo, y, en ese sentido, los podemos entender como amores distintos, estos son siempre 
inseparables. [12] El primado del amor divino conlleva que la acción del hombre sea 
realizada sin interés personal ni recompensa, sino como manifestación de un amor que 
trasciende las normas rituales y se traduce en un culto auténtico: servir al prójimo es amar 
a Dios en la práctica. [13] 

Esta dimensión también nos permite contrastar lo que significa amarse a sí mismo. Supone 
alejar de nosotros el interés de cimentando nuestra autoestima o el sentido de nuestra 

propia dignidad en estereotipos de éxito, carrera, posición o linaje [14] y recuperar 
nuestra propia posición ante Dios y ante el hermano. Decía Benedicto XVI que «la criatura 
humana, en cuanto de naturaleza espiritual, se realiza en las relaciones interpersonales. 
Cuanto más las vive de manera auténtica, tanto más madura también en la propia 
identidad personal. El hombre se valoriza no aislándose sino poniéndose en relación con 
los otros y con Dios». [15] 

Queridos hermanos y hermanas, «el verdadero remedio para las heridas de la humanidad 
es un estilo de vida basado en el amor fraterno, que tiene su raíz en el amor de 
Dios». [16] Deseo vivamente que no falte nunca en nuestro estilo de vida cristiana esta 
dimensión fraterna, “samaritana”, incluyente, valiente, comprometida y solidaria que tiene 
su raíz más íntima en nuestra unión con Dios, en la fe en Jesucristo. Encendidos por ese 
amor divino, podremos realmente entregarnos en favor de todos los que sufren, 
especialmente por nuestros hermanos enfermos, ancianos y afligidos. 

Elevemos nuestra oración a la Bienaventurada Virgen María, Salud de los Enfermos; 
pidamos su ayuda por todos los que sufren, los necesitados de compasión, escucha y 
consuelo, y supliquemos su intercesión con esta antigua oración, que se rezaba en familia 
por quienes viven en la enfermedad y en el dolor: 

Dulce Madre, no te alejes, 
tu vista de mí no apartes. 
Ven conmigo a todas partes 
y nunca solo me dejes. 
Ya que me proteges tanto 
como verdadera Madre, 
Haz que me bendiga el Padre, 
el Hijo y el Espíritu Santo. 

Imparto de corazón mi bendición apostólica a todos los enfermos, a sus familiares y a 
quienes los cuidan, a los trabajadores del ámbito sanitario, a los agentes de pastoral de la 
salud y muy especialmente a quienes participan en esta Jornada Mundial del Enfermo. 

Vaticano, 13 de enero de 2026 

LEÓN PP. XIV 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html


_________________________________________________ 

[1] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 63. 

[2] Cf. ibíd., 80-82. 

[3] Cf. S. Agustín, Sermones 171, 2; 179 A, 7. 

[4] Cf. Benedicto XVI, Carta enc. Deus caritas est (25 diciembre 2005), 34; S. Juan Pablo II, Carta 
ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 28. 

[5] S. Francisco de Asís, Testamento, 2: Fuentes Franciscanas, 110. 

[6] S. Ambrosio, Tratado sobre el Evangelio de San Lucas, VII, 84. 

[7] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 78. 

[8] S. Cipriano, De mortalitate, 16. 

[9] Cf. S. Juan Pablo II, Carta ap. Salvifici doloris (11 febrero 1984), 24. 

[10] Cf. ibíd., 31. 

[11] Exhort. ap. Dilexi te (4 octubre 2025), 26. 

[12] Cf. ibíd. 

[13] Cf. Francisco , Carta enc. Fratelli tutti (3 octubre 2020), 79. 

[14] Cf. ibíd., 101. 

[15] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas in veritate (29 junio 2009), 53. 

[16] Francisco, Mensaje a los participantes del 33º Festival internacional de los jóvenes 
(MLADIFEST), Medjugorje, 1-6 agosto 2022 (16 julio 2022). 

 

 

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2022/documents/20220716-messaggio-festival-gioventu.html

